افكارشاه ولى التدمحدث د بلوى

(مجموعهُ مقالات)



toobaa-elibrary.blogspot.com

مصف علام فلا أصطفى قائى

علامه غلام مصطفی قاسمی چیئر، منده یونیوری، جامشورد 2014 ا فكارشاه ولى الله محدث د ہلوگ

امام شاہ و کی اللہ محدث دہلوئ کے افکار ونظریات پر ماہنا مہالرجیم رالولی میں شائع شدہ

علامه غلام مصطفىٰ قاسمیؓ کے مقالات ونگار شات

322 22020A

مصنف: علامه غلام مصطفیٰ قاسی مصنف مرتب بمحد شامد حنیف

نظر ثانی: ڈاکٹر قاضی خادم حسین اعزازی ڈائر یکٹر

علامه غلام مصطفی فاسمی چیئر سنده یو نیورسی، جام شورو

#### جمله حقوق محفوظ

ناشر:

برنثنگ

نام كتاب: افكارشاه ولى الله محدث د ہلوگ علامه غلام مصطفى قاسمي مرتب: نظرثانی: محمر شاہد حنیف 4128743-0333 يروفيسر ڈاکٹر قاضی خادم حسین کمپوزنگ: يونس عبدالستار سال اشاعت: 2014ء ايريش: پېلا ڈاکٹرانورفگارھکڑو انٹیل کمیونیکیشنز ، ر لي چيمبر كور ارود حيدر چوك حيدر آباد 300رویے

علامه غلام مصطفیٰ قاسمی چیئر کی کتاب نمبر-15

ملنے کا بہتہ علامہ غلام مصطفیٰ قاسمی چیئر سندھ یو نیورشی، جامشورو

### تر تنب

| 9          | مظهرالحق صديقي  | پیغام                                          |
|------------|-----------------|------------------------------------------------|
| 11         | ڈاکٹر قاضی خادم | پیعام<br>پیش لفظ                               |
| 11         |                 | ن شاه ولى الله اورعقيده وحدة الوجود 🔾          |
| 14         |                 | ن شاه و لی الله اور اُن کا فلسفه               |
| <b>r</b> + |                 | ى مارول ملدوروسى<br>فلسفەولى اللهى كى بىيچىدىگ |
| 71         |                 | مسكه وجود                                      |
| 70         |                 | چنداعتر اضات                                   |
| 79         |                 | علمائے سندھاورشاہ ولی اللہ کے کمی روابط        |
| ٣9         | (               | نشر بعت كاجاده قويمه: شاه ولى الله كى نظر مير  |
| ۵۸         |                 | ن فکرِ ولی اللهی کی اہمیت ہے تا ظرمیں          |
| 40         |                 | ٠ شاه ولى الله كى تاليفات برايك نظر            |
| YY         |                 | تخصيل ملكات كأدور                              |
| 72         | تمه)            | ا: فتح الرحمٰن ( قر آن مجيد كافارس تر:         |
| <b>_</b> + | ى) .            | ۲:الفوز الكبير في أصول النفسير ( فارّ          |
| ۷٢         | فبير(عربي)      | ٣: فتح الخبير بمالا بدمن حفظه في علم الأ       |
| <b>\1</b>  |                 | ٣: المقدمة في قوانين الترجمه فارح              |
| ۸۳         |                 | ۵: تاویل الا حادیث                             |

|       | لمصفى فى احاديث المؤطا، فارسى<br>٢: المصفى فى احاديث المؤطا، فارسى |                   |
|-------|--------------------------------------------------------------------|-------------------|
| 9+    | ٠٠٠ - من ن من احاديث الموطا<br>2: المسوى من احاديث الموطا          |                   |
| 91    | 4                                                                  |                   |
| 1+/\  | ٨:الشرح تراجم ابواب صحيح البخاري                                   |                   |
| 111   | و:چهل مديث (عربي)                                                  | •                 |
| 111   | ٠١:الارشادالي مهمات علم الاسناد                                    |                   |
| 111   | اا: حجة اللّٰدالبالغير                                             |                   |
| 111   | ١:١٢ يک تاریخی قلمی نسخه                                           |                   |
| 154   | ماشرت كى تشكيل اورولى اللهى فكر                                    | اسلامی مع         |
| Irr   | للدكے انقلا في افكار                                               | ~                 |
| 117   | للد كى دعوت دين                                                    |                   |
| 111   | : شاه و لی الله کی نظر میں                                         | اجتماعيت          |
| 122   | قرآن مجيد ميں تدبر كى اہميت                                        | Δ                 |
| .174  | مقصد بزولِ قرآن                                                    | * ur              |
| ITA . | شاہ صاحب کے انقلا بی پروگرام کا اہم اُصول                          | -A.:              |
| 1179  | سیاسی اورساجی قوت کامدار فلسفه پر                                  |                   |
| 1149  | مساويا نتقشيم دولت اورشاه ولى التّد كا فلسفه                       |                   |
| 100+  | شاہ صاحب اور کارل مار <i>کس کے نظریہ میں</i> بنیا دی فرق           | g <sub>r</sub> ,a |
| 114   | فاشستی نظام                                                        | 7.                |
| ا۳۱   | للخص ا كبر                                                         | * *               |
| ורו   | طبیعت الکل<br>نه بی                                                |                   |
| ۱۳۱   | نفسالكل                                                            |                   |

| ا۱۲۱ | ہیگل اور رُوح عالم                  |
|------|-------------------------------------|
| ۱۳۳  | ذاتی ملکیت                          |
| IMA  | ضرورت سے زائد مال نہ رکھا جائے      |
| 1179 | ضروری تنبیه                         |
| 101  | ایک شبه اوراس کا جواب               |
| 101  | ز کو ۃ کی بحث                       |
| 101  | ایک شبه کاازاله                     |
| 14+  | قرآن كافكر                          |
| 171  | معاشرہ کا ہرفر دمحنت کرکے کھائے     |
| 142  | انسانی اجتماع                       |
| 271  | معاشره کی منزلیں                    |
| AFI  | معاشره کی پہلی منزل                 |
| AYI  | معاشره کی دوسری منزل                |
| 149  | تد بیرمنزل                          |
| 149  | اقتصاديات يامعاملات                 |
| 121  | معاشره کی تیسری منزل                |
| 121  | معاشره کی چوتھی منزل                |
| 121  | <i>ذربعه پیداوار</i>                |
| 120  | زمینداری سشم                        |
| 122  | زمینداری ائمه نُدا هب کی نظر میں    |
| 149  | كيفيت نظام اجتماع                   |
| ١٨٣  | Oافكاریشاه ولی الله برخیقیقی مقالات |
| ۲۸۱  | O معاشر تی مسائل اورفکرِ و لی اللہی |
|      | ·                                   |

|             | 1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.                |
|-------------|---------------------------------------------------------|
| 191         | نشرك اورافكارشاه ولى الله                               |
| 195         | 🔾 افكارشاه ولى الله اور بهارا كردار                     |
| 1917        | ٠ سيرت ِ صحابة اورفكرِ ولى اللهى .                      |
| 194         | ن فلسفهٔ زکوة [فکرِ ولی اللّٰی کی روشنی میں ]           |
| <b>***</b>  | ن فلسفه فکر ولی اللهی                                   |
| <b>r+r</b>  | ن فلفه معراج ''ججة الله البالغهُ' كي شخفيق كي روشني ميس |
| r+0         | امام شاہ ولی اللہ کا سفرِ حج اور علما ہے علمی ملاقاتیں  |
| rII         | ن فلسفه روزه "حجة الله البالغه" كي روشني ميس            |
| rim         | و فله في من الله البالغة كل روشى ميس .                  |
| riy         | مناسک کی صفات                                           |
| <b>11 \</b> | مسائل حالت إحرام                                        |
| 771         | ن 'سطعات''ازشاه ولي الله[مقدمه]                         |

### بيغام

مجھے خوشی ہے کہ علامہ غلام مصطفی قاسمی چیئر جن مقاصد کوزیر نظرر کھ کر قائم کی گئی تھی، وہ اس کے حصول کے لئے ثابت قدمی ہے اپنی منزل کی طرف بڑھ رہی ہے اور خدا کے فضل و کرم سے واد می سندھ کے علم وادب، تاریخ و مذہبی علوم میں تحقیق کرنے والوں کے لئے یہ چیئرایک مشعل راہ کی حیثیت حاصل کر چکی ہے۔

زیر نظر کتاب جو کہ بر صغیر کے ایک بڑے اہم مفکر اور عالم شاہ ولی اللہ دہلوی کے بارے میں علامہ غلام مصطفی قاسمی کے لکھے ہوئے مضامیں پر مشتمل ہے۔ یقیناً اہل علم کے لئے یہ کتاب بڑی اہمیت کی حامل ہوگی اور گذشتہ ادوار کے مذہبی وساجی پس منظر کے متعلق حقائق پرایک اہم دستاویر: ثابت ہوگی۔

میں چیئر کے اعزازی ڈائر بکٹر پروفیسر ڈاکٹر قاضی خادم اور اس کی ٹیم کو تہہ دل سے مبار کباد بیش کرتاہوں اور امید کرتاہوں کہ ان کی بیہ کاوشیں آگے کی طرف بڑھتی رہیں گی۔

احقر مظهر الحق صديقى پيٹرن علامہ غلام مصطفی قاسمی چيئر

## بيش لفظ

علامہ غلام مصطفیٰ قاسی چیئر کے اشاعتی سلسلے کا 15 کتاب "افکار شاہ ولی اللہ محدث وہلوی " کا پیش لفظ لکھتے ہوئے مجھے جوخوشی محسوں ہورہی ہے، اسے الفاظ میں بیان کرناممکن نہیں۔ یہ چیئر سندھ یو نیورٹی میں جولائی 2004ء میں مہوش اینڈ جہا نگیر صدیقی فاؤنڈیشن کی جانب سے قائم کی گئی تھی اور اس کے اعزازی ڈائر کیٹر ہونے کا اعزاز میرے جھے میں آیا، جے میں نے اپنے طور پر ایک فرض کی حیثیت سے نبھانے کی کوشش کی ہے اور چیئر کے بنیادی مقاصد کے حصول کے لئے اپنے رفقائے کارڈاکٹر انور نگار تھکڑہ (سیکریٹری)، پروفیسر نظیر قاسمی، ڈاکٹر حبیب اللہ صدیقی، ڈاکٹر ادریس سومرو، ڈاکٹر شاء اللہ اورڈاکٹر سرفراز بھٹی، (جو کہ اب ہم میں نہیں رہے)، اور شوکت شوروکی مدداورا عانت سے اس بات کی پوری کوشش کی ہے کہ اس چیئر کو یو نیورٹی کی تحقیقی کا وشوں میں بھر پور حصہ لینے کے قابل بنا کیں۔

ان نوبرسوں کے دوران ہم نے سندھی اور اردو میں 15 کتب ٹنائع کی ہیں اور ہرسال دو ذہین اور قابل طلباء کے لئے سونے کے تمنع بھی دیتہ آئے ہیں۔اس کے علاوہ ہم نے پانچ کا نفرنس اور سیمینار بھی منعقد کرائے ہیں جن میں عالم اور ادیب حضرات کے علاوہ اساتذہ اور شاگر دوں کی بڑی تعداد نے حصہ لیا اور مستفیض ہوئے۔اس کے علاوہ چیئر کی کتب کی تقریب رونمائی بھی کراتے رہے ہیں۔

اس وقت چیئر مین تین طلبه ایک کراچی یو نیورٹی سے اور دوسندھ یو نیورٹی کی طرف سے اس وقت چیئر مین تین طلبه ایک کراچی یو نیورٹی سے اور دوسندھ یو نیورٹی کے دراقم الحروف ان Ph.D پر کام کررہ ہیں اور امید ہے کہ جلد ہی وہ اپنی تحقیق کے میدان میں کچھ کے گائیڈ کے فرائض انجام دے رہے ہیں۔ اس کے علاوہ بھی یہ چیئر تحقیق کے میدان میں پچھ نے پراجیکٹس متعارف کررہا ہے تا کہ محقق اور طلبه اس سے بھر پوراستفادہ حاصل کرسکیں۔

میں اپنے اور اپنے افقائے کار کی طرف سے مہوش اینڈ جہانگیر صدیقی فاؤنڈیش خاص طور پر جناب مظہر الحق صدیق کے تعاون اور ہمت افزائی پران کاشکر بیادا کرتا ہوں اور امید کرتا ہوں کہ وہ اس علمی اور تحقیقی ادارے کے لئے اپنے تعاون کا دروازہ بھی بند ہیں کریں گے۔

میں سندھ یو نیورٹی کے وائس جانسلرڈ اکٹر نذیر اے مغل کا بھی شکر گذار ہوں جنہوں نے ہرموقع پر چیئر کی ہمت افزائی کی ہے اور ہماری کوششوں کوسراہا ہے امید ہے کہ ان کا تعاون آئندہ بھی جاری رہے گا۔

زیر نظر کتاب افکار شاہ ولی اللہ محدث دہلوگ علامہ غلام مصطفیٰ قاسمی کے ان مضامین کا مجموعہ ہے جو شاہ ولی اللہ اکیڈی کی جانب سے جاری کردہ رسالہ الرحیم اور الولی میں شائع ہوئے تھے۔ ان کی تر تیب جناب شاہر حنیف نے دی ہے جس پر ادارہ ان کا بے حد شکر گذار ہے۔ اس وقت وہ مولا نا عبید اللہ سندھی مرحوم کے بارے میں علامہ قاسمی صاحب کے اردومیں مقالے تر تیب دے رہے ہیں جو کہ انشاء اللہ جلد ہی شائع کی جائے گی۔

25-02-2014

ڈ اکٹر قاضی خادم اعز ازی ڈائر یکٹر علامہ غلام مصطفیٰ قاسی چیئر

## نثاه ولى الله اورعقيده وحدة الوجود

اس برصغیری تاریخ میں ہمارے نزدیک حضرت شاہ ولی اللہ صاحب وہ بزرگ ہیں، جضوں نے اپنے زمانے کے حالات کے مطابق اس قتم کے دینی اتحاد کی ایک فکری طرح والنے کی کوشش کی تھی۔اپنے زمانے کے حالات کے مطابق اس سے کوئی بھی صاحب فکرخواہ وہ کتنا بھی عظیم کیوں نہ ہوا پنے گروہ پیش کے تاریخی اور سیاسی حالات سے آئیس بند نہیں کر سکتا۔ حضرت شاہ صاحب کو بھی ان حالات کا لاز ما لحاظ کرنا پڑا اور اُن سے خمصنے کے سلسلے میں اُنھوں نے بہت کچھ کیا اور کھھا بھی اور اگروہ ایسا نہ کرتے ، تو ان کی حیثیت محض ایک خیال پرست مفکر کی ہوتی ، ان کی تغلیمات میں جو حقیقت پندی ہے، وہ ہمیں نہ ملتی بے شک شاہ صاحب نے بحض اسلامی فرقوں پر تنقید بھی کی ہے اور اُن کی بے دینوں کو کھلے الفاظ میں واشگان فرمایا ہے، لیکن اگر بنظر تعمق دیکھا جائے تو ان فرقوں کی سیاس سرگرمیاں اس سیاسی صورت حال میں جے شاہ صاحب مسلمانان پاک وہندگی بقاکے لیے ضروری سجھتے تھے، رخنہ اندازی کاموجب تھیں اور چونکہ اس زمانے میں اس قتم کی سیاس سرگرمیاں نہ بی فرقہ واریت کی بنیاد بہوتی تھیں، اس لیے شاہ صاحب کوان فرقوں کے خصوص نہ ہی عقائد پر لکھنا پڑا۔

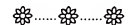
شاہ ولی اللہ صاحب وحدت الشہو د کے خلاف عقیدہ وحدت الوجود کے قائل ہیں اور ہڑی گئی سے قائل ہیں، اگر چہ وہ اس کی الیی تعبیر فرماتے ہیں، جودین کے بنیادی حقائق کے مطابق ہے، کیکن اس کے باوجود ان کا اسی عقیدہ وحدت الوجود پر اصرار ہے۔ اب اگر شاہ صاحب کے اس عقید ہے کے حقیقی مضمرات کو غور سے دیکھا جائے تو صاف معلوم ہوتا ہے کہ اس قتم کے تمام اختلافی معاملات میں ان کا رُجحان وحدت کی طرف ہے۔ وہ اختلافات کا جو اس دُنیا میں محسوس وموجود ہیں، انکارنہیں کرتے لیکن ان کے نزدیک بیا ختلافات اصل نہیں، یو تنف شون و حالات کی بیدا وار ہیں، انکارنہیں کرتے لیکن ان کے نزدیک بیا ختلافات اصل نہیں، یو تنف شون و حالات کی بیدا وار ہیں، اس کا وحدت ہے، وحدت اپنے حقیقی معنوں میں شاہ صاحب کا دوسرے بزرگوں سے مقابلہ

کرتے وقت شاہ صاحب کی اس بنیادی خصوصیت کو ضرور سامنے رکھنا چاہیے۔وحدت الوجوداور وحدت الشہو دکی مملی طبیق میں یہی فرق ہے۔

ہے۔ غرض شاہ ولی اللہ صاحب نے اپنے زمانے کے حالات کے مطابق ان تمام فروع کو ایک اصل کی طرف لوٹانے کی فکری جدوجہد کا آغاز کیا۔اسے ہم فکری جدوجہد کا آغاز کہیں گے ایک اصل کی طرف لوٹانے کی فکری جدوجہد کا آغاز کیا۔ا اور بیآغاز ظاہر ہے آج سے دوسوسال پہلے کے حالات میں ہوا۔ لیکن یا در ہے شاہ صاحب کا رُجان وحدت کی طرف ہے، اختلاف کی طرف نہیں اور یہی عقیدہ و تحدت الوجود کی نمایاں خصوصیت ہے۔

ضرورت الفاظ سے پرے جانے کی ہوتی ہے۔ محض لفظ پرتی تحقیق حق کی راہ میں سب سے بری دیوار ہے۔ اہلِ نظر کا یہ کام ہے کہوہ اس مقصو جقیقی کو بیجھنے کی کوشش کریں، جسے بیان کرنے کے لیے شاہ ولی اللّٰہ صاحب نے اپنے دور کی مخصوص زبان استعمال کی ہے۔

[الرحيم: جنوري ١٩٢٧ء]



## شاه ولى التداوراُن كا فلسفه

شاہ ولی اللہ کو اللہ تعالیٰ نے تصوف وسلوک کے اس طریقے کا بھی الہام کیا، جو اس فر مانے میں اللہ تعالیٰ کے نزدیک مقبول تھا اور اس کی کا میا بی مقدر ہو چکی تھی۔ اس طریقے کو شاہ صاحب نے نے اپنے دور سالوں المعات اور السطاف القد سمیں مدق ن فر مایا اسسلسلے میں اللہ تعالیٰ نے انھیں تو فیق دی کہ واضح دلائل اور قطعی حجتوں کے ساتھ سلف صالح کے عقائد کا اثبات کریں۔ اہلِ معقول نے ان میں جو شبہات پیدا کرر کھے تھے، ان سے انھیں پاک کریں اثبات کریں۔ اہلِ معقول نے ان میں جو شبہات پیدا کرر کھے تھے، ان سے انھیں پاک کریں اور سلف صالح کے ان عقائد کو اس محکم طریقے سے پیش فرمائیں کہ پھر ان میں بحث و فراع کی اور سلف صالح کے ان عقائد کو اس محکم طریقے سے پیش فرمائیں کہ پھر ان میں بحث و فراع کی اور سلف صالح کے ان عقائد کو اس اللہ تعالیٰ نے شاہ صاحب کو ان چار کما لات '' ابداع ، خلق ، تدبیر اور تہ کی استعداد اور اُن کے اور تھیں تمام انسانی نفوں کی استعداد اور اُن کے اور تھیں تمام انسانی نفوں کی استعداد اور اُن کے اور تھیں تمام انسانی نفوں کی استعداد اور اُن کے اور تھیں تمام انسانی نفوں کی استعداد اور اُن کے وار تھیں تمام انسانی نفوں کی استعداد اور اُن کے وار تھیں تمام انسانی نفوں کی استعداد اور اُن کے وار تھیں تمام انسانی نفوں کی استعداد اور اُن کے وار تھیں تمام انسانی نفوں کی استعداد اور اُن کے وار تھیں تمام انسانی نفوں کی استعداد اور اُن کے وار تعلیٰ انسانی نفوں کی استعداد اور اُن کے وار تعلیٰ کے اُن کے اُن کے مسلف کے وار تعلیٰ کیا تھیں تمام انسانی نفوں کی استعداد اور اُن کے وار کھیں تھیں تمام انسانی نفوں کی استعداد اور اُن کے وار کیا کی کو تعلیٰ کی کو تعلیٰ کے وار کی کو تعلیٰ کی کو تعلیٰ کی کو تعلیٰ کے وار کو تعلیٰ کی کو تعلیٰ کے وار کی کی کو تعلیٰ کی کو تعلیٰ کو تعلیٰ کی کو تعلیٰ کی کو تعلیٰ کو تعلیٰ کی کو تعلیٰ کو تعلیٰ کی کو تعلیٰ کو تعلیٰ کی کو تعلیٰ کی کو تعلیٰ کو

حصول کمال کے طریقوں کے علم سے بھی بہرہ ورکیا یہ دوآخر الذکروہ جلیل القدر علم ہیں کہان کے اردگر دامام ولی اللہ سے پہلے کوئی گھو ما بھی نہیں تھا۔[شاہ ولی اللہ کی فاری تصنیف الہدن اللہ اللہ اللہ اللہ ماخوذ۔] شخص المحد شے کہتے ہیں:

"وہ علوم جواللہ تعالی نے صرف آپ (شاہ ولی اللہ) کے لیے مخصوص فرمائے۔اوروہ جن میں دوسر ہے ائمہ کو بھی آپ کے ساتھ شریک کیا اُن کا احاطہ کرنے سے زبان عاجز ہے، لیکن کوئی حرج نہیں اگر میں ان قابلِ فخر چیزوں کا ایک حصہ بیان کردوں تا کہ معلوم ہو سکے کہ پہلے بعد میں آنے والوں کے لیے کیا کچھ چھوڑ گئے ہیں۔اوراس میں تعجب کی کوئی بات بھی نہیں قسمت آسان سے ہی اُتر تی ہے اور فضل و کمال اللہ کے ہاتھ میں ہے وہ جے چاہتا ہے،عطا کرتا ہے۔"

یہ لکھنے کے بعد شخ محس بہت سے علوم اور عظیم تعمتوں کا ذکر کرتے ہیں، جن سے شاہ صاحب کوسر فراز کیا گیاان ہیں سے چندایک ہے ہیں۔ آ داب، سلوک، علم الحقائق جس کے شمن میں اُن پر اُمور حقہ کا انگشاف اور انوار ملکوتی کا انعکاس ہوا۔ نیز اللہ تعالیٰ نے اُنھیں پاک وزک نفس اور قوت قدی سے نوازا، چنانچہ شاہ صاحب نے ان کو جھوں نے آپ کی باتوں پر کان دھرے، اصل احوال سے آگاہ کیا اور اپنی معرفتوں کے ذخیرے سے ان پر جو اُنھیں سیجھنے کی اہلیت رکھتے تھے، موسلا دھار بارش برسائی۔ الغرض تھا کتی کے بیان میں شاہ صاحب کی زبان سے بڑھ کرناطتی کوئی زبان نہیں اور معرفتوں کے سیکوں کو، پر کھنے والی ان کو کسوئی سے بہتر اور شیح کی کوئی کوئی زبان نہیں اور معرفتوں کے سیکوں کو، پر کھنے والی ان کو کسوئی سے بہتر اور شیح کوئی کوئی زبان نہیں اور معرفتوں کے سیکوں کو، پر کھنے والی ان کو کسوئی سے بہتر اور شیح کوئی کی رہانے الحسینی از شیخ محن آ

امام ولی اللہ کا فلسفہ بعض اُمور میں تو فلسفہ یونان سے مطابقت رکھتا ہے بعض باتوں میں وہ فلاسفہ اسلام شیخ اکبر محی الدین ابن عربی اور امام ربانی مجد دالف ٹانی سے متفق ہے اور بعض اُمور میں اس کی اپنی منفر د اور مستقل حیثیت ہے دراصل فلسفہ ولی اللہی انبیائے کرام کی شریعت کو مطابق ٹابت کرتا ہے اور اسی طرح وہ حکمت اور شریعت میں مطابقت بیدا کرتا ہے۔ جو شخص بھی دُنیا کی مختلف تو موں کی تاریخ پڑھتا ہے اور اُن کے نشیب و فراز پرغور کرتا ہے۔ اس سے میہ بات مختی نہیں رہ سکتی کہ یہودیت، عیسائیت اور اسلام جیسے منبقی ندا ہب مانے ہے۔ اس سے میہ بات محتی ندا ہب مانے

والوں کے علاوہ جو دوسری غیر حفی قومیں ہیں، وہ خاص طور سے حکمت اور فلسفہ سے دلچی رکھتی ہیں۔اب ضروری تھا کہ حکمت وفلسفہ اور دینِ عنفی کو باہم ہم آ ہنگ ومطابق کرنے کی کوشش ہوتی تا کہ اس حکمت وفلسفہ میں جو غلطیاں پائی جاتی ہیں، وہ عیاں ہوسکتیں۔اوراس طرح غیر صنفی قوموں کے لیے دینِ عنفی کو سمجھنے کی راہ نکل آتی۔تاریخ اسلامی میں سے خدمت صوفیا ومشاکخ کرام جنھیں' فلاسفہ اسلام' کا نام دیا گیا ہے،سرانجام دیتے رہے ہیں۔اوران کے اس فلسفہ میں تصوف بھی شامل رہا ہے۔

ان فلاسفه اسلام یا اصفیائے اسلام کے اپنے الگ الگ مشرب اور جُد اجُد اطریقے تھے، اس لیے ضرورت تھی کہ اُن کے ان مختلف طریقوں میں تطبیق دی جائے ، تا کہ وہ لوگ جو عارفوں کے کلام سے پوری طرح باخبر نہیں، وہ غلطیوں میں نہ پڑیں۔اور ایک عبارت سے جومعنی نکلتے ہیں، وہ اس ہے اُس کے مخالف معنی نہ لے لیں۔اس خاص معاملے میں بھی شاہ ولی اللّٰدا یک امتیازی حیثیت رکھتے ہیں۔ یہاں ان کے'' مکتوبِ مدنی'' کا ایک اقتباس ملاحظہ ہو۔ ''میرے عزیز بھائیو! تم پراللہ کی رحمت ہو! شہصیں معلوم ہونا جا ہے کہ ہرز مانے اور ہر دور میں علما ہوئے ہیں۔اوراُنھیں اللّٰہ عزوجل کی رحمت سے حصہ ملا ہے۔اورا گرتم اس اُمت مرحومه کی ابتدائے عہد کے احوال پرغور کرو، جب کہ نہ علوم شرع اور نہ فنون اُدب مدوّن ہوئے تھے اور نہان علوم میں بحث ومباحثہ کا درواز ہ کھلاتھا۔اس وقت الہام،الٰہی ہی انعلم کے سینوں میں علمی طور سے نمایاں تھا، جبیسا کہ ہردور میں اللہ تعالیٰ کی حکمت کا تقاضا ہوتا ہے اور بیر حقیقت تم سے فی نہیں ہونی جا ہے اب اس دور میں اللہ تعالیٰ کی رحمت سے ہمارے حصے میں بیآیا ہے کہ ہمارے سینے میں اس وقت کے على كے علوم ، معقول ، منقول اور مکشوف سب جمع ہوں اور اُن میں با ہم تطبیق ہو، تا كه ان میں جواختا فات ہیں، وہ ختم ہوجائیں۔اور ہرقول اپنی جگہ پرٹھیک بیٹھ جائے۔خدا ے نظل وکرم اور اُس کی تو فیق ہے بیہ فقہ میں بھی ہو، کلام میں بھی ہو۔اور اس طرح تصوف اور دوسر ےعلوم میں بھی۔'' "اور شمصیں معلوم ہونا جا ہے کہ اللہ کی معرفت جبیبا کہ خضر علیہ السلام نے کہا ہے ایک

سمندر کی طرح ہے کہ جس کی نہ ابتدا ہے اور نہ انتہا اور جواس کے بارے میں گفتگو کرتے ہیں ان کی مثال سوئیوں کی طرح ہے کہ اس میں ڈونی ہوئی ہیں اور اُن کی وجہ سے اس سمندر میں کسی قتم کی کوئی کمی واقع نہیں ہوتی یا ان کی مثال اُن چڑیوں کی سی ہے۔جواس سے اپنی حاجت کے مطابق پانی پیتی ہیں اور وہاں سے لوٹ جاتی ہیں۔ پھران میں سے ہرا یک اس کے کمال اور جمال کی ایک دوسرے سے بڑھ کر خبر دیتی اور تحریف کرتی ہے۔''

"اس کی تعریف خواہ کتنے بھی مختلف تعریف کرنے والے کرتے رہیں۔ زمانہ ختم ہوجائے گالیکن اس میں جو کچھ ہے،اس کی تعریف نہیں، ہوسکے گی۔"

''اں قتم کے موقعوں پر سننے والوں کے مختلف گروہ ہوجاتے ہیں۔ جو شخص ہر بات کا اصل مقام جان لے اور جس موقع محل کے متعلق خبر دی گئی ہے۔اس سے واقف ہو،تو وہ ہر بات کو جو کہی گئی ہے اس کی اصل جگہ پر رکھے گا اور اس طرح وہ سب کی تصدیق کرے گا، جوعبارتوں کے اختلا فات اور اشارات کے تنوع سے گھبرا جائے اور وہ ِ اختلافات کی اُلجھن سے خلاصی یانے کی قدرت ندر کھتا ہو۔وہ پریشان کن حیرت میں رہتا ہےاوراُس کی مثال اُن اندھوں کی ہے جنھوں نے ایک درخت کو گھیرر کھا ہےاور وہ اسے جھور ہے اور چکھ رہے ہیں۔اب ان اندھوں میں سے ایک کا ہاتھ اس کے بتوں ہریڑا، دوسرے کا اس کی شاخوں یر ،کسی کا اس کے پھولوں پر اور کسی کا اس کے کھل پر، اس کے بعد وہ اکٹھے بیٹھ کر اس درخت کے متعلق آپس میں باتیں کرنے لگے۔ان میں سے ایک نہ کہا کہ درخت کے نرم نرم اجسام ہیں۔ دوسرا بولا۔ وہ تو لکڑیاں ہیں جسی نے کہاوہ بے حد نرم اور ملائم ہے۔ کسی نے اسے حد سے زیادہ سخت بتایا۔ایک نے کہا کہ وہ بہت ہی میٹھا ہے۔ دوسرا بولا ،اس سے زیادہ تلخ اور کڑوی کیا چیز ہوگی۔تیسرے نے کہا کہ اس کا تو کوئی اپنا مزاہی نہیں۔اس طرح ان میں کسی نے اس کی بردی اچھی خوشبوبتا کی اور دوسرے نے کہا کہ اُس کی تو کوئی خوشبوہی نہیں۔'' جب اس درخت کے بارے میں ان کے بیانات میں بوں اختلاف ہواتو ان میں سے ہرایک دوسر ہے کو جھٹلانے لگا یہاں تک کہان میں گالی گلون تک نوبت پہنچ گئی۔ایسے

وقت میں ان کے پاس ایک آدی آتا ہے جو بصارت رکھتا ہے اور اگر چہوہ بہت سے دوسر ہے اوصاف میں ، جن کی بنا پرلوگ عام طور سے ایک دوسر سے کی تعریف کرتے ہیں ، جیسے کہ آواز کا اچھا ہونا ۔ مضبوط گرفت والا ہونا اور سننے ، چکھنے اور چھونے کی قو تو ل میں با کمال ہو، ان اندھوں سے کم تر ہے وہ آدی ان سے یوں گویا ہوتا ہے ، بشک تم سب کی با تیں اصل میں توضیح ہیں لیکن تم میں سے ہرایک نے حقیقت کوصرف اپنے تک جو محصور کرلیا ہے غلطی فی الواقع اس میں ہوئی ہے۔ اس کے بعد اس بصارت رکھنے والے شخص نے ان اندھوں میں سے ہرایک کی بات کو اس کے اصل مقام پر رکھا۔ اور بتایا کہ فلاں بات جو کہی گئے ہے کا کیا مقصد ہے اور اس کا اشارہ کی طرح رکھا۔ اور بتایا کہ فلاں بات جو کہی گئے ہے ۔ اگرا مضع مجتبائی پریس ا

## فلیفہولیالہی کی پیچید گ

امام ولی اللہ نے اپنے ان افکار کی وضاحت کے لیے گومتعدد گا ہیں کھی ہیں، جن میں سلطعات ، لمعات ، المهمعات ، المخید الکشید اور البدور البازغة وغیرہ ہیں ۔ لیکن ان کتابوں سلطعات ، لمعات ، المخید الکشید اور البدور البازغة وغیرہ ہیں ۔ لیکن ان کتابوں کے کیجھنے میں وقت یہ پیش آتی ہے کہ وہ اکثر ایک ہی بات کواپی متعدد کتابوں میں مختلف طریقے سے بیان کرتے ہیں ایک جگہ وہ اس کے لیے ایک اصطلاح استعال کرتے ہیں اور دوسری جگہ اس کے لیے ایک اصطلاح استعال میں لاتے ہیں ۔ مثال کے طور سے تھا کق امکانیہ کے لیے القیوم کی اصطلاح کو لیجیے ، اب فلاسفہ اسلام میں سے تمام عارفین اسے مانتے ہیں ۔ اور اُن کا کہنا ہے کہ وہ ایک ' واحد شخصی' ہے ۔ اور اپنے '' ظلال' ' (سایوں) کے ساتھ اس کی قیومیت کی نبست ہے اور '' حقا کُق' ' سے اس کی نبست ، بلحاظ اس کے کہ وہ ان دونوں کے لیے بمز لہ اور ' حقا کُق' ' سے اس واحد خصی '' القیوم' ' کی نبست ، بلحاظ اس کے کہ وہ ان دونوں کے لیے بمز لہ وجود کے ہے بعنی جو بچے موجود ہے ، اس سے ۔ '' ہویات' کی نبست ہے اور اس نبست کے مقام کے مقدد سے کے ساتھ نبست ہے ہے۔ ماری کی مقدد سے کے ساتھ نبست ہے ہے۔ ماری سے ہے۔ '' ہویات' کی نبست ہے اور اس نبست ہی ہیں۔ مطلق کی مقدد سے کے ساتھ نبست ہی ہی ہے۔ '' ہویات' کی نبست ہے اور اس نبست ہی ہی نبست ہی مقدد سے کے اس تھ نبست ہی ہی ہوئی کے مقدد سے کے ساتھ نبست ہی ہی ہوئی ہوئی کے مقدد سے کے ساتھ نبست ہی ہوئی کے مقدد سے کے ساتھ نبست ہی ہوئی کے مقدد سے کہا ہوئی کی مقدد سے کے ساتھ نبست ہی ہوئی کے مقدد سے کہا تھا ہے۔ '' ہویا ہے۔ ' کی نبست ہی اور اس کی کہا ہے کہا ہوئی کے ساتھ نبست ہی ہوئی کے ساتھ نبست ہی ہوئی کے سے سے کہا ہوئی کی مقدد سے کہا ہوئی کے ساتھ نبست ہی ہوئی کے ساتھ نبست سے کہا ہوئی کے ساتھ نبست ہیں ہوئی کے ساتھ نبست سے کہا ہوئی کی کر انسان کی کر انسان کر انسان کی کر انسان کی کہا ہوئی کی کر انسان کر انسان کی کر انسان کر انسان کی کر انسان کر کر کر انسان کر کر انسان کر انسان کی کر انسان کر کر انسان کی کر انسان کر انسان کر انسان کر انسان کر انسان کی کر انسان کر کر انسان کر کر انسان کی کر کر انسان کر کر انسان کر کر کر انسان کر کر انسان کر کر کر کر کر کر ک

امام ولى الله الني بعض كتابول مين جيسے كه سلطعات، القيوم" كو ونفس رحماني" سے

تعيركرتے ہيں -لـمعات ميں اس كو دنفس كلية ' كہتے ہيں -اور الـخير الكثير ميں اى كانام " فاتم الاساءالهية " ہے۔ نيز السخيس السكثيب بي ميں ايك جگداسے" المريد" كہا ہے اور اپني كتاب البدور البازغة مين اس كووه "اسم الرحلن" سيمعنون كرتے ہيں -اب عام علم امام ولی اللّٰد کی ان اصلاحات کونہیں سمجھتے اور اس کی وجہ سے ان کے لیے امام ولی اللّٰہ کا فلسفہ پیچیدہ اور دقیق ہوجا تا ہے لیکن مکتبِ ولی اللہی کے وہ فارغ انتحصیل جنھوں نے ابتدا میں امام ولی اللہ کے علوم کی اشاعت کی اور اُسے جیسے سمجھنا چاہیے تھا۔ سمجھا، وہ اُن کے صاحبزادے شاہ عبدالعزیز، شاہ عبدالقا دراور شاہ رفیع الدین قدس اسرار ہم ہیں، اس کے بعد ان حضرات کی كوششول سے علما كى ايك جماعت تيار ہوئى جنھوں نے فلسفہ بونان كے ساتھ ساتھ فلسفہ اسلام خود پر طااور دوسرول کو بھی پر طایا۔انھی فارغ التحصیل حضرات میں سے ایک بزرگ شاہ محمدا ساعیل شہیدامام ولی اللہ کے بوتے ہیں، جھول نے کاس موضوع پر عبقات کے نام سے ایک کتاب تصنیف کی "علم حقائق" میں بیبہترین کتاب ہے۔اس کتاب میں شاہ محد اساعیل شہیدنے ان اصطلاً حات کی جوامام ولی اللہ نے اپنی کتابوں میں وقتاً فو قتاً استعال کی ہیں شرح کی تا کہ اس کی مدد ہے اہلِ علم امام ولی اللہ کی تمام کتابوں کا سوچ سمجھ کرمطالعہ کرسکیں۔ مسكدوجود

امام ولی اللہ کے فلفہ میں ایک مسئلہ وحدت الوجود اور اس کی جس طرح شخ اکبر محی اللہ بن ابن عربی تجدیر کرتے ہیں لیعنی یہ کہ وجو دِحق تعالیٰ کی ،اشیا ہے 'عینیت' کی نبست ہے ، اس کا بھی ہے اور بیر منظہ اتنادقیق ہے کہ مشکلہ بن اور فلسفیوں میں سے اکثر بڑے بڑے علما تک کے لیے اس کا سمجھنا مشکل ہے اس ضمن میں ان کوتا و عقل والوں کا تو ذکر ہی کیا جفوں نے امام ولی اللہ کی کتابوں کو سمجھے بغیر اُن کے خلاف فیصلہ دے دیا۔ وحدت الوجود کا مسئلہ ایک ایک مقدس حقیقت ہے کہ اس کے انوار صرف اس پر ضوفگن ہوتے ہیں، جے نہم کامل اور علم معرفت میں بصیرت وائی عطا ہوئی ہو۔ یہاں بیضروری معلوم ہوتا ہے کہ مسئلہ وجود کے متعلق امام ولی اللہ نے جو بچھ کھا ہوئی ہو۔ یہاں بیضروری معلوم ہوتا ہے کہ مسئلہ وجود کے متعلق امام ولی اللہ نے جو بچھ کھا ہوئی ہو۔ یہاں بیضروری معلوم ہوتا ہے کہ مسئلہ وجود کے بارے میں اہلِ عرفان

کے مسلکول کے درمیان جواشتباہ ہے، وہ دور ہوسکے اور اس ضمن میں جن صاحب نے شخ اکبر ابن عربی اور امام ولی اللہ کے مسلکول کے ایک ہونے کا دعویٰ کیا ہے، ان کے اس دعوے کی تر دید ہوجائے۔[جیسے کہ کتاب حسین التقاضی کے مصنف علامہ کوٹری سابق شخ الاسلام دولت عثانیہ ترکیہ۔]

وحدت الوجود کے بارے میں امام ولی اللہ '' مکتوب مدنی '' میں فر ماتے ہیں:

'' آپ لوگوں کو معلوم ہونا چاہئے کہ وحدت الوجود اور وحدت الشہو د دولفظ ہیں، جودو جگہوں پر استعال ہوتے ہیں بھی ان کا استعال ''سیرالی اللہ '' کے سلسلے میں ہوتا ہے، چنا نچہ کہا جاتا ہے کہ اس سالک کا مقام وحدت الوجود کا ہے اور دوسرے کا مقام وحدت الوجود کا ہے اور دوسرے کا مقام وحدت الشہو د ہے۔ اب وحدت الوجود سے یہاں مرادسالک کے اس استغراق ہے ہے، جو الشہو د ہے۔ اب وحدت الوجود ہے یہاں مرادسالک کے اس استغراق ہے ہے، جو اسے اس '' جامع حقیقت'' کی معرفت میں ہو، جس میں عالم کا اس طرح تعین ہوتا ہے کہ اس سے '' تفرقہ و تمیز' (یعنی وجود بحث اور وجودات میں یادوسرے الفاظ میں خالق وکلوق ہیں 'متر جم') کے احکام ساقط ہوجاتے ہیں کیکن ای تفرقہ و تمیز'' پرتو خیروشرکی معرفت کا وار ومدار ہے۔ اور شریعت اور عقل بہت واضح الفاظ میں اسے بیان کرتے ہیں۔ ''سیرالی اللہ'' کی راہ میں بعض سالکوں کو یہ مقام پیش آتا ہے، لیکن اللہ تعالیٰ اس سے 'منسیرالی اللہ'' کی راہ میں بعض سالکوں کو یہ مقام پیش آتا ہے، لیکن اللہ تعالیٰ اس سے 'منسیرالی اللہ'' کی راہ میں بعض سالکوں کو یہ مقام پیش آتا ہے، لیکن اللہ تعالیٰ اس سے 'منسیرالی اللہ'' کی راہ میں بعض سالکوں کو یہ مقام پیش آتا ہے، لیکن اللہ تعالیٰ اس سے 'منسیرالی اللہ'' کی راہ میں بعض سالکوں کو یہ مقام پیش آتا ہے، لیکن اللہ تعالیٰ اس سے 'منسیرالی اللہ'' کی راہ میں بعض سالکوں کو یہ مقام پیش آتا ہے، لیکن اللہ تعالیٰ اس سے 'منسیرالی اللہ کا دور ہو ہوں ہوں ہو ہوں کے دیتا ہے۔'

وحدت الشہود کے معنی ہیں''جمع اور تفرقہ' کے احکام کو جمع کرنا۔ اس سلسلے میں یہ معلوم ہونا چاہیے کہ ایک لحاظ اور وجہ سے تو تمام اشیا ایک ہیں اور دوسرے لحاظ اور وجہ سے بہ کثرت ہیں۔ اور ایک دوسرے سے مختلف ہیں غرض کہ''سیرالی اللہ'' کے ضمن میں وحدت الشہود کا مقام وحدت الوجود کے مقام سے کامل تر اور ارفع ہے۔ میں نے یہ اصطلاح شخ آدم بنوری کے بعض الوجود کے مقام سے کامل تر اور ارفع ہے۔ میں نے یہ اصطلاح شخ آدم بنوری کے بعض پیرؤوں سے اخذ کی ہے:

''بہااوقات وحدت الوجود اور وحدت الشہو دکی بیاصطلاحیں'' حقائق اشیا'' کی جیسی ''بہااوقات وحدت الوجود اور وحدت الشہو تی ہیں۔ جب اہلِ معرفت نے''عادئ' کہ وہ ہیں، معرفت کے شمن میں استعمال ہوتی ہیں۔ جب اہلِ معرفت نے''عادئ' کا'' قدیم'' سے ارتباط دیکھا تو ان میں سے بعض اس نتیجہ پر پہنچے کہ عالم نام ہے کا'' قدیم'' سے ارتباط دیکھا تو ان میں سے بعض اس نتیجہ پر پہنچے کہ عالم نام ہے

''اعراض'' کا جوایک''حقیقت واحدہ'' میں جمع ہیں، جیسے کہ مثال کے طور پر موم سے انسان گھوڑے اور گدھے کی مجسم صورتیں بنائی جائیں اب موم کے ان مختلف مجسموں کے باوجود وہ موم جس سے کہ رہجسمے ہے ہیں اس کی اپنی'' طبیعت' تو ایکہ یہی رہے گی۔ ہم موم کومجسم صورتوں کا نام اسی وقت دیتے ہیں، جب اس میں بیصورتیں وجود پذیر ہوں الیکن میصورتیں فی الحقیقت تو مومی جسم ہیں اور اُن کا اُس وقت تک اپنا کوئی وجودنہیں ہوتا، جب تک کہ موم ان صورتوں کے ساتھ ضم نہ ہو۔ دوسرے اہلِ معرفت اس نتیج پر پہنچے کہ عالم عکس ہے''اساوصفات'' کا،اوراُن''اساوصفات' کے مقابل ''عدم'' کے آئینے ہیں، جن میں یہ'اساوصفات''جلوہ گرہوتی ہیں۔جیسا کہ' قدرت'' کے مقابلے میں "عجز" ہواور "عدم" نام ہی ہے" عجز" کا، اب جب "قدرت" کی روشی "عجز" کے آئینے میں عکس ریز ہوئی تو یہ 'قدرتِ مکنہ' بن گئی۔اسی طرح اب دوسری صفات کو لے لیجیے اب' 'وجود' کی بھی یہی مثال ہے۔ پہلے مسلک کو وحدت الوجود كانام دياجاتا ہے اور دوسرے كووحدت الشهو دكتے ہيں۔ (پہلامسلك: عالم نام ہے، اعراض كاجو حقيقت واحده ميں جمع ہيں۔ دوسرامسلك عالم عكس ہے اساو صفات كا جوعدم كے آئينوں میں جلوہ گر ہیں۔) ہے کہنا کہ شخ ا کبرمحی الدین ابن عربی نے ان معنوں میں وحدت الشہو د کا ذکر نہیں کیا، بھول اور سہو ہے۔ بلکہ واقعہ رہے کہ شخ موصوف، ان کے پیروؤں، بلکہ اہلِ حکمت نے بھی ان معنوں میں وحدت الشہو د کا ذکر کیا ہے۔ چنانچہ اس بارے میں جو کچھ کہا گیا ہے اگر اس کوتمام مجازی اقوال اور استعارات سے الگ کر کے ، جن کی وجہ ہے جھنے میں قبتیں پیدا ہوگئ ہیں۔ دیکھیں تو اس کا حاصل مرادیہ ہے کہ'' حقائق امکانیهٔ 'اینے ضعیف تر اور ناقص تر ہیں اور حقیقت وجوداس قدر کامل تر اور قوی ہے کہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ ' حقائق امکانیہ' اعدام (عدم کی جمع ) ہیں جن میں کہ موجودات کی صورتیں ظہور پذیر ہوئی ہیں۔اوراس میں کوئی چیز چھپی ہوئی نہیں کہ بیہ بات متفق علیہ

ہے۔ اگر چہامام ولی اللہ کے نزدیک وحدت الوجوداور وحدت الشہو دکے متعلق اُوپر کے دونوں مکاشفے سے ہیں، لیکن جہاں تک اس بارے میں ان کے خود اپنے عقیدے کا تعلق ہے، وہ نہ تو وحدت وجودکواس طرح مانتے ہیں، جیسے کہ شخ اکبرابن عربی اور نہ وحدت الشہو دیر شاہ صاحب ایسا اعتقاد رکھتے ہیں، جیسا امام ربانی مجدد الف ثانی کا تھا۔ امام ولی اللہ کا مسلک ان دونوں طریقوں کے درمیان ہے۔

امام ولی اللہ کے بوتے صدر شہید شاہ اساعیل اپنی کتاب عبقات کے بیبوی ''عبقہ'' میں دوسرے مذاہب پر بحث کرنے کے بعد اہلِ تو حید کے مذاہب کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''ان میں سے کی نے ''لا ہوت' اور'' کٹر توں' کے درمیان'' قیومیت' کے تعلق کو ''ابداع'' کے طریقے پرخوب اچھی طرح سے بچھ لیا۔ اورا سے اس امر کا آخری حد تک تنہیہ ہوگیا کہ یہ'' کٹر ت' فی الواقع ''لا ہوت' میں مضمل اور گم ہورہی ہے وہ ''لا ہوت' کے وجود کی رکا کت اور خامی پر ''لا ہوت' کے وجود کی رکا کت اور خامی پر باوجود اس کے کہ اس'' کٹر ت' کو وجود کی رکا کت اور خامی پر باوجود اس کے کہ اس'' کٹر ت' کا وجود خود اپنے مواطن ومقامات میں مضبوط ہے، آگاہ ہوا اور اس کے کمالِ ذاتی اور جمالی وصفی پر ایمان لایا مع اُس کے جو بچھان دونوں سے عالم کٹر ت میں جے''اعدام'' احاطہ کے ہوئے ہیں۔ ظاہر ہوا چنا نجہان نے جان لیا کہ کٹر ت کے کمال آور جمال کی ایک ظلم شان اور بر اظہور ہے اور اس سے اس کانفس'' لا ہوت' کی عظمت، اس کے تقدس اور شان اور بر اظہور ہے اور اس سے اس کانفس'' لا ہوت' کی عظمت، اس کے تقدس اور اس کے کمالِ اثبات واستحکام سے بھر گیا۔ اور اس کو نیہ یقین ہوگیا کہ''نفس لا ہوت' برے اور پرے (وراء وراء می اور اور ای اور ای ہو کہ ''

اس کے بعد شاہ اساعیل شہید لکھتے ہیں:

" چنانچاس کی نظر دونوں فریقوں کے مسلک کے اُصولوں تک جائیجی ۔اس نے دونوں اور چنانچیاس کی نظر دونوں فریقوں کے مسلک کے اُصولوں تک جائیجی ۔اس نے دونوں کے طریقوں کے خلاصے اور لباب کو اختیار کیا۔اور دونوں مقاموں کا جوت ہے، وہ ادا کیا۔ یہی لوگ حکمائے ربانی ہیں، جوتشبیہ اور تنزید دونوں پر جامع ہیں اور یہی تمام انبیاعلیم میا۔ یہی طریقہ اُضل محققین کا ہے۔"جس سے شاہ محمد اساعیل السلام کے خلفا اور جانشین ہیں۔اور یہی طریقہ اُضل محققین کا ہے۔"جس سے شاہ محمد اساعیل کی مرادامام ولی اللہ ہیں۔

میر بے زد کیا اس مسلے میں امام ولی اللہ نے جومسلک اختیار کیا ہے، اس کا دارو مدار تجلی کی سے کیا آپ نے نہیں دیکھا کہ اس ضمن میں ان پر جوحقیقت منکشف ہوئی وہ بجلی کی تھی اور اُن کے سے پہلے ان پر اس کا انکشاف نہیں ہوا۔ چنا نچہ بجلی سے شخ اکبر ابن عربی اور امام ربانی کے مذکورہ بالا دونوں طریقوں میں تطبیق ہو سکتی ہے اور وہ یوں کہ 'لا ہوت' اور 'کثر ات' کے درمیان' عینیت' کی جونسیت ہے، وہ بجلی کے ذریعہ ہے ورنہ جہاں تک' ذات' کا تعلق ہے دونوں ایک دوسرے کے 'خیر' ہیں۔'لا ہوت' اور 'کثر ات' میں 'عینیت' کو اس طرح ماننے سے حلول کا اعتراض وار دنہیں ہوسکتا، ان دونوں میں من وجہ 'عینیت' کے ساتھ ماننے سے حلول کا اعتراض وار دنہیں ہوسکتا، ان دونوں میں من وجہ 'عینیت' کے ساتھ دینے ہیں جاتم ہوسکتا، ان دونوں میں من وجہ 'عینیت' کے ساتھ دینے ہے۔

#### چنداعتر اضات

کتاب حسن التقاصی کے مصنف علامہ کوٹری سابق شیخ الاسلام دولت عثانی ترکیہ نے امام ولی اللہ پراعتراض کیا ہے کہ وہ تجاز میں شیخ ابوطا ہر مدنی کے زیراٹر آئے اور جب وہ وہاں سے لوٹے تو تصوف، فقہ اور معتقدات میں اپنے اہلِ بیت اور خاندان کے مسلک سے انجاف کر چکے تھے۔ اور 'تو حید شہودی' کے بجائے' 'تو حید وجودی' کے قائل ہو گئے تھے۔ اس کے جواب میں مئیں یہ کہوں گا کہ امام ولی اللہ اق لسے لے کر آخر تک حفی رہے۔ لیکن ان کے طریقہ فقہی میں جمود نہ تھا، جیسا کہ برقسمتی سے معترض کے ہاں ہے۔ اور نہ امام ولی اللہ یہ بجھے کہ اجتہا دکا دروازہ بند ہوگیا ہے۔ چنا نچہان کا طریقہ کاروہی تھا جو مجتہدین فی المذہب، خفی اکابر کار ہا ہے کہ اُنھوں نے جمہور احناف کے بعض متفقہ مسائل سے اختلاف کیا ہے۔ شاید حسن التقاصی کے مصنف امام ولی اللہ کی اس بات سے خفا ہوں گے۔

جہاں تک وحدت الوجود اور وحدت الشہود کے متعلق، امام ولی اللہ کے اپنے مسلک کا تعلق ہے وہ اُوپر بیان ہو چکا ہے۔ اس ضمن میں پہلوظ رہے کہ امام ربانی مجدد الف ثانی نے وحدت وجود کا جس کا کہ اثبات شخ اکبرابن عربی نے کیا، اس طرح انکار نہیں کیا جیسے عام طور سے

علمائے ظاہر کرتے ہیں بلکہ اُنھوں نے وحدت الشہو دکا وحدت الوجود سے اس کا اقرار کرنے کے بعد، اُوپر ایک اور اعلیٰ مقام ثابت کیا ہے۔اس بارے میں عارف باللّه مرزامظہر جانجاناں مجددی متوفی 194 ھے کارشاد ملاحظہ ہو۔

"انکار حضرت مجدد برتو حیدوجودی نه مثل انکارعلائے ظاہرات بلکه از مقامیکه وجودیہ تکلم می کنند تقدریق وسلیم می نمائند۔ ایس قدرہت که مقصود اصلی رافوق ایس مقام می فرمائند وغیریتے فی الجمله بین الخلق والحق به نهجے که خل وحدت وجود حقیقی که مستحقق درخارج حقیقی است نگر دو ثابت می کنند۔ "[کلمات طیبات می ۱۸]

علامہ کوڑی نے امام ولی اللہ پرایک اعتراض ہے بھی کیا ہے کہ وہ موصوف کے الفاظ میں عالم مثال کے قائل ہیں۔ اور بقول علامہ کوڑی کے بیدا یک ایسا خیال ہے، جس کے وجود کا شوت نہ شرع میں ہے نہ قل میں معلوم ہوتا ہے مصنف موصوف کی نظر سے حجة اللّه اللہ اللہ کا کا وہ بابنہیں گزرا، جس میں امام ولی اللہ نے 'عالم مثال' پر بحث کی ہے اور پھرامام ولی اللہ غالم مثال کے قائل ہونے میں مقرد نہیں۔ بلکہ اہل معرفت اور اصحاب مکاشفہ کی ایک بوئی جا عت اسے مانتی آئی ہے۔ حسن المتقاضی کے مصنف نے امام ولی اللہ پر'شق بوئی تاویل کرنے کا بھی الزام لگایا ہے موصوف کے الفاظ ہے ہیں:

"ان (اہام ولی اللہ) کی عجیب باتوں میں سے یہ بھی ہے کہ" شق القمر" کا واقعہ اس سے عبارت ہے کہ جاند نظروں کو یوں دکھائی دیتا تھا اور یہ نظروں کو محور کرنا ابنیاعلیم السلام کے شایان شان نہیں۔"

اب جہاں تک مسئایہ "شق القمر" کا تعلق ہے امام ولی اللہ نے اس سے انکار نہیں کیا۔
چنا نچہ اُنھوں نے اپنے ایک قصید ہے میں اسے رسول اللہ علیہ کا ایک اعجاز بتایا ہے۔ البتہ "شق القمر" کے شمن میں اُنھوں نے اس واقعہ کی چندامکانی صور تیں پیش کی ہیں۔ اور آخر اس طرح امکانی صور تیں پیش کرنے میں کیا حرج ہے۔ اس بارے میں امام ولی اللہ لکھتے ہیں:
امکانی صور تیں پیش کرنے میں کیا حرج ہے۔ اس بارے میں امام ولی اللہ لکھتے ہیں:
"اور یہ جو بچھ میں نے ذکر کیا ہے، صرف اس مسئلے کے امکانی پہلو ہیں، ورنہ اللہ کی

قدرت میں توسب کچھ ہے اور وہ سب کچھ جانتا بھی ہے تم سے میخفی نہ رہے کہ ایسے اور اس جیسے دوسرے مسکول میں جیسا کہ اللہ کے لیے ہاتھ پاؤں اور دوسری چیزوں کا ذکر ہوا ہے ،سیدھاراستہ یہ ہے کہ انسان ان کے ظواہر سے گزرجائے اور اُن کے وجود کی کیفیت کی ٹوہ میں نہ پڑے ۔ اور بالجملہ یہ اعتقادر کھے کہ اللہ اور اس کے رسول نے ان چیزوں سے جو کچھ مرادلی ہے ، وہ حق ہے۔' [تاویل الاحادیث]

علامہ کورٹری کا امام ولی اللہ پر بیاعتراض بھی ہے کہ وہ عالم کوقد یم مانتے ہیں۔اس ضمن میں میرا کہنا ہیہ ہے کہ میں نے امام موصوف کی تصانیف میں اس قتم کا کوئی بیان نہیں دیکھا،جس کا ذکر مصنف حسب التقاضی نے کیا ہے۔اس بارے میں مکیں نے اگر کوئی چیزان کی کتاب الخید الکٹید میں لکھتے ہیں:

کتابوں میں پائی ہے، تو وہ بیہ ہے: امام ولی اللہ اپنی کتاب الخید الکٹید میں لکھتے ہیں:

" ہمارا کہنا ہے ہے کہ عالم تمام کا تمام اپنے زبان ومکان اور ہیولی سمیت حادث ہے۔ ان معنوں میں کہ وہ معلول ہے" ارادہ" کا اور معلول ہونے کی وجہ سے اس میں کدورتیں آگئی ہیں ....."

ای سلسلہ میں وہ تفہیماتِ الٰہیہ میں ایک طویل بحث کے بعد فرماتے ہیں:

"عماء" کا قدیم ہونا، اسے ملتوں کے اس اتفاق سے کوئی گزند نہیں پہنچا کہ عالم جس
سے مراد ماسویٰ اللہ ہے حادث ہے اور وہ اس لیے کہ (ذاتِ الٰہی کی''انیت اولیٰ' عماء
میں بخلی ہوئی اور وہ اس بخلی کے احکام کا ظہور ہوا۔ جنھیں''احکام وجوب' کا نام دیا
گیا۔ ملتوں کی زبان میں بی حقیقت ظاہرہ اللہ تعالیٰ کے اساوصفات میں سے ہے اور یہ
نی من کل وجہ عین ذات' ہے اور'نہ من کل وجہ غیر ذات' بیز مانی لحاظ سے قدیم ہے
اور ایک جہت سے حادث ۔ بید ذاتِ الٰہی میں موجود ہے ہیں اس بیان سے بین ظاہر ہوا
اور ایک جہت سے حادث ۔ بید ذاتِ الٰہی میں موجود ہے ہیں اس بیان سے بین ظاہر ہوا
ہوتا کہ ان کے پاں عالم کا اطلاق''نفس عماء'' پر نہیں تھا بلکہ'' عماء'' کی اس حالت پر ہوتا
الہدہ ، حصاق ل ص محاق ل میں اس پرغور کرو۔' [تسفہ سے مات

معلوم ہوتا ہے کہ علامہ کوٹری نے اس عبارت سے امام ولی اللہ پر قدم عالم کے قائل

ہونے کا حکم لگایا ہے حالانکہ بیعبارت عالم کے حادث ہونے پر دلالت کرتی ہے۔ کیونکہ'' عمائی' اور چیز ہے اور اس سے عالم مراد نہیں ، ہمارے شخ المشائخ مولا نامحمد قاسم نے اس پرایک رسالہ لکھاہے ، جس میں اس سلسلہ میں حدیث ابن ِ رزین کی شرح کی گئی ہے۔

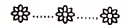
بہرحال واقعہ ہے کہ زمانے کے قدیم اور عالم کے حادث ہونے میں کوئی نزاع نہیں آخر میں اس بحث کو میں عارف باللہ، حامل اسرار طریقت وشریعت، وقائق سرحقیقت کے شارح پیروامام ربانی مرزامظہر جانجاناں شہید کے ان الفاظ کے ساتھ جواُنھوں نے امام ولی اللہ کے حق میں جواُن کے ہم عصر تھے ،فر مائے تھے ختم کرتا ہوں ا

'' حضرت شاه ولی الله محدثُ طریقه جدیده بیان نموده اندر در تحقیق اسرار معرفت و غوامض علوم طرز خاص دارند با این همه علوم و کمالات از علمائر بانی اندمثل ایثال در محققانِ صوفیه که جامع اندورعلم ظاهرو باطن و علم نوبیان کرده اند چندکس گزشته باشند''

\_\_\_\_[السولى: جون

[=1942

کے ...... [مولا ناغلام مصطفیٰ قاسی نے امام ولی اللہ کی عربی کتاب اے معات جونایاب تقی اس کا ایک نسخہ حاصل کیا ، اس کی تھیج کی ، اس میں ضروری حواثی کا اضافہ کیا اور اس کے شروع میں مقدمہ کھا۔ یہ کتاب شاہ ولی اللہ اکیڈی کی طرف سے شائع ہوگئی ہے۔ مضمون مولا ناموصوف کے عربی مقدمہ کا ترجمہ ہے۔ (مدیر)]



# علمائے سندھاورشاہ ولی اللہ کے علمی روابط

عارف بالله حضرت شاہ ولی الله (۱۱۱۳ - ۱۱۱ه) کی غیر معمولی شخصیت کسی معارف کی محتاج نہیں، شاہ صاحب دُنیائے اسلام کے بڑے نامور بزرگ گزرے ہیں اور آپ کے نام نامی سے علمی دُنیا کا ہر مخص آگاہ ہے۔ آپ کواپنے دور کے علما پرنمایاں امتیاز حاصل تھا۔ بارہویں صدی ہجری کے ایک مانے ہوئے اہل الله مرزامظہر جانجاناں شہید آپ کے متعلق فرماتے ہیں: ''الله تعالی نے مجھے روئے زمین کی ہاتھ کی شخصی کی طرح سیر کرائی، میں نے اپنے دور میں شاہ ولی الله صاحب جیساکسی کوئیس یایا۔''

شاہ صاحب نے اپنی تعلیمات اور علمی تصانیف کے ذریعہ اسلام اور مسلمانوں کی وہ خدمت سرانجام فرمائی جسے بھی فراموش نہیں کیا جائے گا۔ موصوف ایک ہی وقت میں اپنی صدی کے مجدد، اسلام کے ظیم مفکر، جید محدث، مفسر، حکیم اور ربانی عالم سے، آپ نے شریعت، طریقت، فلسفہ، تصوف اور جملہ علوم عقلیہ ونقلیہ میں نے انداز اور حکیمانہ طرز کلام فرما کر بعد میں آنے والوں کے لیے سویجنے کی نئی راہیں کھول دیں۔

ٹھیک اسی دور میں سرز مین سندھ بھی علم اور عرفان کا گہوارہ تھی۔ یہاں مخدوم ابوالقاسم نقتبندی شاہ عبداللطیف تارک بھٹائی ،مخدوم محمد معین ٹھٹوی ،مخدوم محمد ہاشم ٹھٹوی اور خواجہ محمد نان لواری والہ وغیر ہم جیسے اولیا اور برگزیدہ علما موجود تھے جن کے فیوضات دور دراز ممالک تک بہنچ کیا ہے تھے یہاں قدر تابیہ سوال پوچھا جاسکتا ہے کہ کیا بار ہویں صدی کے اس علمی دور میں شاہ ولی اللہ صاحب کے سندھ کے افاضل سے علمی اور رُوحانی روابط تھے؟

اس سلسلے میں ہمیں تین سندھی جلیل القدر فضلا کے اسائے گرامی ملتے ہیں، جن کے ساتھ شاہ صاحب کا براہ راست علمی تعلق رہا ہے ان تین بزرگوں میں سے ایک تو شنخ القرامحمہ فاضل سندھی ہیں جو کہ شاہ صاحب کے فن قرائت میں اُستاد ہیں۔ دوسرے مخدوم محمم معین شھوی

صاحب''الدراسات''ہیں جنھیں شاہ صاحب موصوف سے علم حدیث کی اجازت عطا ہوئی اور تیسرے بزرگ محمد شریف بن خیراللہ سندھی ہیں جنھوں نے شاہ صاحب سے باطنی فیوضات کی سنداور خرقہ خلافت حاصل کیا۔

شیخ الفر امحمہ فاضل سندھ میں کہاں پیدا ہوئے کہاں ان کی سکونت تھی وہ کیے دہلی گئے اور کب گئے ۔ ان تمام سوالوں کے متعلق یہاں کے جملہ تذکرے فاموش ہیں نے ۔ اللہ واطر جو کہاں صدی کی تصنیف ہے ، اس سے صرف اتنا معلوم ہوتا ہے کہ شیخ عالم مجود (تجوید کے ماہر) محمد فاصل سندھی وہلی میں شیخ القراتھ ۔ مین عبدالخالق وہلوی سے بروایت امام حفص قرآن پڑھا اور آپ سے شاہ ولی اللہ اور دوسرے بہت سے لوگوں نے فیض پایا۔ امام حفص قرآن پڑھا اور آپ سے شاہ ولی اللہ اور دوسرے بہت سے لوگوں کے فیض پایا۔ [ندوه آن پڑھا اور آپ میں شاہ صاحب خود بھی قرآن پاک کے فاری ترجمہ فقت الدحیان کے مقدمہ میں اس طرح قم طراز ہیں:

"قال العبد الضعيف ولى الله بن عبدالرحيم عفى عنه قرأت القران كله من اوله الى آخره بروايته حفص عن عاصم الصالح الثقة حاجى محمد فاضل السندى ١١٥٤ ه قال تلوت الى آخرة بروايته حفص على الشيخ عبدالخالق شيخ القرا لمجروسته دهلى-" [مقدمه فتح الرحمٰن ،فارى] عبدالخالق شيخ القرا لمجروسته دهلى-" [مقدمه فتح الرحمٰن ،فارى] ترجمه: "(الله باك) كزور بنده ولى الله بن عبدالرجم عفى عنه كهتا ہے كه ميں نے قرآن كواول ہے آخرتك بروايت حفص عن عاصم، صالح تقد حاجى محمد فاضل سندهى قرآن كواول ہے آخرتك بروايت حفص عن عاصم، صالح تقد حاجى محمد فاضل سندهى سے ١١٥ هوں برها ورأ تھوں نے كہا كه ميں نے اس كواول ہے آخرتك بروايت حفص وارسلطنت و الى كشخ القراشخ عبدالخالق ہے بڑھا۔"

وسرے سندھی عالم مخدوم محمعین سندھی ہیں جن سے شاہ صاحب کا براہِ راست علمی تعلق رہا ہے۔ اس بزرگ عالم کے فضل و کمال کی جتنی تعریف کی جائے کم ہوگ موصوف علم حدیث رہا ہے۔ اس بزرگ عالم کے فضل و کمال کی جتنی تعریف کی جائے کہ دوزگار تھے، فلفہ میں آپ کے بحر بے کنار، عربی اُدب کے شہور اور علم کلام کے یکنائے روزگار تھے، فلفہ میں آپ کے بحر بے کنار، عربی اُدب کے طرز تحریبیں ملاصدراکی مشہور عالم کتاب است ف اراد بعد جیسی زورقلم کا بی عالم ہے کہ آپ کے طرز تحریبیں ملاصدراکی مشہور عالم کتاب است ف اراد بعد جیسی زورقلم کا بی عالم ہے کہ آپ کے طرز تحریبیں ملاصدراکی مشہور عالم کتاب است ف اراد بعد جیسی زورقلم کا بی عالم ہے کہ آپ کے طرز تحریبیں ملاصدراکی مشہور عالم کتاب است ف

روانی پائی جاتی ہے۔سندھ کے مشہور مورخ میر علی شیر قانع ٹھٹوی نے آپ کے متعلق اپنے تاثر ات کااس طرح اظہار فرمایا ہے:

"مخدوم محمد معین شاگرد مخدوم عنایت الله مذکوراست، خدا تعالیٰ آن ذات حمیده صفات رادر زمان خود جامع جمیع فنون کمال آفریده ورمنقول ومعقول نحریر عصر وعلامه دهر شدباوجود آن کمالات علمی آشنا شده بسابزرگ دین راصحبت کرد میان ابوالقاسم نقشبندی که مذکور شدارادت اتم یافت و دراو اخرایام بجناب کرامت نصاب سیّد عبداللطیف تارك لقب بوضع یارانه واراد تمندار جو شیده." [تحفة الکرام، فاری، ج۳، ۲۲۹]

مخدوم محم معین شاہ صاحب سے عمر میں بیس سال بڑے تھے۔ مخدوم صاحب کی ولادت سے ۱۹۰۳ء میں ہوئی، (ایک قلمی بیاض ہے جو کہ فضلائے سندھ کے مادّہ ہائے تاریخ کاایک مجموعہ ہے خدوم صاحب کے بیاری فلادت ہمیں دستیاب ہوئی ہے اور بیاس مصرعہ سے نکلتی ہے۔ مخدوم عالم محم معین لطف یہ ہے کہ اس معروف شخصیت کی تاریخ ولادت کے متعلق ان کے کئی بھی سوانح نگار نے بچھ نہیں لکھا۔) اور وفات ۱۹۲۱ ھیں۔ شاہ صاحب کا من ولادت سے ااا ھاور من وفات ۲ کا اھ ہے اس سے واضح ہوتا ہے کہ مخدوم صاحب کا شاہ صاحب سے تلمذ صرف اجازت حدیث کی حد تک ہے، باقی اُنھوں نے شاہ صاحب کا شاہ صاحب سے کوئی کتا ہے ہیں بڑھی۔

عربی کے مختلف علوم وفنون کے متعلق بالعموم بیدستورر ہاہے کہ علامتنداور مشہور کتب کے مصنفین تک اپناا سناداور روایت کا سلسلہ محفوظ رکھتے آئے ہیں، علم حدیث میں تواس کا خاص خیال رکھا جاتا ہے اس ضمن میں اثبات اور اسانید کی گئ کتا ہیں کھی گئ ہیں۔ اس اجازت میں بیضروری نہیں ہوتا کہ جن کتابوں کی روایت کی اگر کسی بزرگ عالم سے اجازت کی جائے تو وہ کتابیں ان سے پڑھی ہجی جا کیں چنا نچے بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ ایک بتجرعالم ہے جس کا ان علمی اسانید کا سلسلہ ثقات اساندہ کے ذریعہ او پر جاتا ہے تو وہ اپنے جیسے کسی دوسرے بزرگ عالم کو اپنی مرویات کی روایت کی روایت کی اجازت دے دیا تا ہے تو وہ اپنے جیسے کسی دوسرے بزرگ عالم کو اپنی مرویات کی روایت کی روایت کی اجازت دے دیا تا ہے تو دہ اسے تا ہے تو میں میں دی جاتی ہی دی جاتی ہی دی جاتی ہی دی جاتی ہی میں میں صاحب کو شاہ صاحب سے ای قتم کی اجازت حاصل ہوئی اس

ملاقات میں مخدوم صاحب نے جو کہ نہایت ہی منگسر المز اج اور صوفی بزرگ تھے، شاہ ولی اللہ صاحب سے کتب احادیث اور دوسر ہے علوم کی روایت کی اجازت حاصل کی ، باقی بید ملاقات کہاں ہوئی اور کب ہوئی۔ اس کے متعلق خیال آرائیوں کے علاوہ اور کوئی ثبوت نہیں ملی، مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس سلسلہ میں مخدوم محمد معین صاحب کی اپنی تصریحات پیش کی جائیں:

"فقير كتب سته احاديث ومعاجم وكتب علم كلام وكتب علم أصول وكتب علم أصول وكتب علم أدب وكتب شريفه علم شريف تصوف بسند متصل الى المصنفين حتى الكافية في النحو بسندها المتصل الى ابن حاجب ازدو شيخ روايت ميكند يك قددة العلما الراسخين في وقتهشيخ عبدالقادر مفتى المكته باجازته الخاصةلى بروايت هابجميع مافى فهرست الجامع الصحيح مروياته."

"ديكر شيخ رفيع القدر شيخ ابوطاهر بن شيخ ابراهيم الكردي المدني باجازة لى بروايت ها لجميع ماني فهرس ابيه الجامع الجميع مابجوزله روايته-"

"شیخ سوم که اجازت حدیث بایی فقیر واده قدوة المشائخ فی بلد نافیض بن العارف والقطب فی وقة الشیخ آدم تتوی که ایی شیخ کریم اجازت از شیخ حسن عجیمی دارد که از عمده مشائخ حضرت شیخ عبدالقادر مذکوراست، اسانیدایی هر دو شیخ از شیخ عجیمی بالاترمی رود باآنکه شیخ عبدالقادر از مشائخ بسیار دیگر هم روایت دارد، شیخ چهارم که ایی فقیرا جازت از ایشان دارد حضرت عارف بن عارف الکاشف المشاهد شیخ اجل زکی الله مرهندی استقدس سرهٔ."

ترجمہ: ''یفقیر صحاح ستہ معاجم ، علم کلام ، علم اُصول ، علم اُدب اور علم شریف تصوف کی کتاب کا فیہ کی اس کے مصنف ابن کا بول کی ان کے مصنف ابن کا بول کی ان کے مصنف ابن حاجب تک ) دوشیوخ ہے روایت کرتا ہے ایک اپنے دور کے علمائے راتخین کے بیشوا شخ عبدالقادر مفتی مکہ ہے جھوں نے جامع صحیح کی فہرست کی جملہ مرویات کی مجھے مخصوص اجازت مرحمت فرمائی۔'

باپ کے ثبت کے جملہ طرق کی اجازت عطافر مائی۔'

''تیر ہے شخ جھوں نے اس فقیر کو حدیث کی اجازت عنایت فر مائی ہمارے ملک کے مشائخ کے بیشوا شخ فیض بن عارف وقطب وقت شخ آ دم تو کی ہیں بیشخ شخ حس جمی سے اجازت رکھتے ہیں، شخ جمی شخ عبدالقادر مکی کے بڑے مشائخ میں سے ہیں ان دونوں بزرگوں کی اسانید کا سلسلہ بواسطہ شخ جمی اُوپر جاتا ہے شخ عبدالقادر دورسرے مشائخ سے بھی روایت کرتے ہیں چوتھا شخ جس سے یہ فقیرا جازت رکھتا ہے حضرت عارف بن عارف صاحب کشف ومشاہدات شخ اجل زکی اللّدسر ہندی قدس سے سرہ ہندی قدس سے مرہ ہیں۔'

ایخ سلسلهروایت کے ان چارا کابرشیوخ کے ذکر کے بعد فرماتے ہیں: "شیخ پسجم که فقیزا جازت ازایشیاں دارد حضرت ولی الوقت حضرت میاں ولی الله بن شیخ عبدالرحیم است" ترجمہ "پانچوال شخ جس سے یہ فقیرا جازت رکھتا ہے حضرت میال ولی الله بن شخ عبدالرحیم ہیں۔ "

ندکورہ عبارت سے قوصرف اتنامعلوم ہوتا ہے کہ ان پانچوں اکا برعلا سے مخدوم مجمعین کو اجازت عطا ہوئی ہے، کین ان شیوخ سے بیا جازت بالمشافہ (روبر و ملاقات میں) ملی یا خط وکتابت کے ذریعہ اور خاص طور پر شاہ ولی اللہ صاحب کے معاملے میں توبیہ سوال بڑی اہمیت رکتا ہے۔ کیونکہ مخدوم محمعین تنوی کے ناقد ول نے مخدوم صاحب کی تالیف در اسات اللبیب فی الاسدو۔ قالہ سسنة بالحبیب کی اس عبارت کو (جس میں شاہ ولی اللہ صاحب نے ایک ملاقات میں مخدوم محممعین کو ان کی تحقیق میں منفر دقر ار دیا ہے) غلط بتایا ہے اور لکھا ہے کہ وہ سندھ سے باہری نہیں گئے۔ اس لیے پھر سے مین کیے ہو سکتی ہے۔ وغیرہ وغیرہ سندھ سے باہری نہیں گئے۔ اس لیے پھر سے مین کیے ہو سکتی ہے۔ وغیرہ وغیرہ

لیکن یہ ناقدوں کی بے انصافی اور ہٹ دہری ہے، مخدوم عبداللطیف معطوی ذب ذہبابات الدراسیات کے مصنف مخدوم محمد عین سے بہت چھوٹے ہیں خودمخدوم عبداللطیف کے والد بزرگوارمخدوم محمد ہاشم محمدوں مخدوم محمد عین سے عمر میں چھوٹے ہیں اور آپ ان سے مستفید ہوئے ہیں، جس کا اعتراف اُنھوں نے اپنے ان رسائل میں کیا ہے، جو اُنھوں نے مستفید ہوئے ہیں، جس کا اعتراف اُنھوں نے اپنے ان رسائل میں کیا ہے، جو اُنھوں نے

ا پیخ شخ مخدوم محم معین سے اختلاف کرتے ہوئے رق میں بطور استفسار لکھے ہیں ان حالات میں اس طرح کی تکذیب نا مناسب معلوم ہوتی ہے کیونکہ معاصرین میں سے مخدوم محم معین صاحب کی کتاب درامات کی فدکوہ عبارت کی کسی نے تکذیب نہیں کی ۔اس سلسلہ میں ہم یہاں مخدوم محم معین کے قلمی رسائل سے شاہ ولی اللہ کے ساتھ ان کی ملاقات کے متعلق تصریح پیش مخدوم محم معین کے قلمی رسائل سے شاہ ولی اللہ کے ساتھ ان کی ملاقات کے متعلق تصریح پیش مخدوم محم معین موصوف فرماتے ہیں:

"سوا دو شيخ اوّل كه از ايشان اجازت بالمكاتبه است ازين سه شيخ اجازت بالمشافه ومن الاتنين منهم بالمكاتبة ايضا حاصل دار درحم الكل برحمة واسعة وزادني عمر الخامس ونورنا بنوره-"

پہلے دوشیوخ کے علاوہ جن سے اجازت خط وکتابت کے ذریعہ لی ہے باقی تینوں شیوخ سے ملاقات میں اجازت ملی ہے اوراُن میں دوسے اجازت بالمکاتبۃ بھی حاصل ہے۔ اللہ سب پررحم فرمائے اور پانچویں (شاہ ولی اللہ) کی عمر بڑھائے اوراس کے نورسے ہمیں منور فرمائے۔''

آ كے چل كر حضرت شاه ولى الله صاحب كے سلسلے كے متعلق ايك لطيفہ بھى ذكر فرماتے ہيں: "از عبجائب اتفاقات آنكه سلسله حضرت مياں شاه ولى الله وسلسله حضرت مياں زكى الله بحضرت قطب الاقطاب مجدد الف ثانى مى رسد ومن نعماء الله الهنية ۔"

یے بجیب اتفاق ہے کہ میاں شاہ ولی اللہ اور حضرت میاں زکی اللہ دونوں کا سلسلہ حضرت مطب الاقطاب مجدد الف ٹانی تک پہنچتا ہے یہ اللہ پاک کی مبارک نعمتوں میں ایک نعمت ہے۔''

اس وضاحت کے بعد تو میرے خیال میں ایک منصف اور محقق کے لیے مخد وم محم<sup>معی</sup>ن صاحب کی شاہ ولی اللہ صاحب کے ساتھ ملا قات میں شک کرنے کی کوئی گنجائش نہیں رہتی۔ ماحب کی شاہ ولی اللہ صاحب کے ساتھ ملا قات میں شک کرنے کی کوئی گنجائش نہیں رہتی۔ آخر میں وہ لکھتے ہیں: کہ ان روایات کے شیوخ اسانید کا ذکر کرنے کے لیے تو ایک یوری کتاب جا ہیں۔ ان دو میں یوری کتاب جا ہیں۔ ان دو میں ے سندِاوِّل حضرت شاہ ولی اللہ کے طریقہ کی ہے اور دوسرے شخ زکی اللہ کے طریقہ کی ہم یہاں پہلے طریقہ کی سند کوان کے لفظوں میں پیش کرتے ہیں کیونکہ اس میں 'ابنانی'' (مجھے خبر دی) کالفظ استعال کیا ہے جو کہ ملاقات کی صورت میں استعال ہوتا ہے۔ لکھتے ہیں:

"ابنانى وانا الفقير محمد الملقب بالمعين ابن محمد الملقب بالأمين سترالله عيو بهما وغفر ذنو بهما ولى الله عبدالرحيم عاملهما الله بلطفه الحسيم قال: سمعت المحديث المسلسل بالاولية من الثقة البثت حاجى محمد افضل قال سمعة عن الشيخ عبدالاحد قال سمعة عن ابى الشيخ محمد سعيد قال سمعة عن ابى الشيخ احمد السرهندى رضى الله عنه حوسمعة من الشيخ عبدالله المكى المصرى الله عنه حوسمعة من الشيخ عبدالله المكى المصرى السنده المذكه , \_"

" مجھ فقیر آسمی محمد الملقب معین بن محمد الملقب امین کو (الله دونوں کے عیب کوڈھائے) ولی الله بن عبدالرحیم نے (الله دونوں کواپنے لطف عظیم سے نواز ہے) خبردی اور فرمایا کہ میں نے حدیث مسلسل باق ایت کو تقہ و شت حاجی محمد افضل سے سنااور اُنھوں نے نہ تایا کہ میں نے اسے شخ عبدالواحد سے سنااور اُنھوں نے بتایا کہ میں نے اسے اپنے اُنھوں نے بتایا کہ میں نے اسے اپنے والد شخ اسے اپنے اللہ عند سے سنااس دوایت کا ایک دوسرا طریقہ سند ہے کہ والد شخ احمد سر ہندی رضی الله عنہ سے سنااس دوایت کا ایک دوسرا طریقہ سند ہے کہ میں نے حاجی محمد افضل سے سنا اُنھوں نے بتایا کہ میں نے شخ عبداللہ المکی البصر ک میں نے حاجی محمد افضل سے سنا اُنھوں نے بتایا کہ میں نے شخ عبداللہ المکی البصر ک میں نے حاجی محمد الله المکی البصر ک

شاہ صاحب اور مخد وم محمعین کا آپس میں سلسلہ خط و کتابت بھی تھا، معلوم ہوتا ہے مخد وم محمعین نے اپنے ایک خط میں شاہ صاحب سے اوّل الاوائل بطریق ابداع اور دوسرے مسائل کے متعلق استفسار کیا ہوگا چنا نچے شاہ صاحب نے مخد وم محمعین کے نام اپنے مکتوب میں ان مسائل پر روشنی ڈالی ہے، اس مکتوب کی ابتدائی عبارت سے ظاہر ہوتا ہے کہ شاہ صاحب مخد وم صاحب کو بردی عزت کی نگاہ سے د کیھتے تھے۔عبارت ملا حظہ ہو:

"در جواب سوال مخدوم معين از بعض اشكالات تائيد اللهي شامل آن نقاد اقوال

الرجال باد\_عنايت نامه مشكين شمامه ازا مورى كه عواقب آن ان شاء الله تعدالى بخير است رسيد فقير رامخلص صميمى و دُعا گوئى خلاد ملا تصور فرمائيند جعل الله لكم من كل ضيق مخرجا .....الخ [تفهيمات اللهيه ، آ: ا، ص ٩ - الطبع مجلس علمى]

'' مخدوم محم معین کے بعض علمی اشکالات کے سوال کے جواب میں اس اقوال رجال کے نقاد (مخدوم معین) کے ساتھ اللہ کی تائید شامل حال ہو، مشک جیسی مہکتی خوشبو والاعنایت نامہ (ان حالات کے متعلق جن کی ان شاء اللہ عاقبت اچھی ہے پہنچا اس فقیر کومخلص میم اور خلوت وجلوت میں دُعا گوخیال فرمائیں دُعاہے کہ اللہ آ پکو ہر تنگی سے راہ خلاص عنایت فرمائے۔''

تیسرے سندھی بزرگ محمد شریف بن خیر اللہ بن عبدالغیٰ سندھی ہیں جو کہ ٹھٹے کے مضافات آتھم کوٹ کے متوطن تھے۔ باطنی فیض کی بیاس اور طلب نے ٹھٹے سے دہلی پہنچایا اور وہاں آپ نے شاہ ولی اللہ صاحب کی خدمت میں سفر سلوک کی تکیل فرمائی۔

اس سندھی بزرگ کی سوائے حیات کے سلسلہ میں بھی یہاں کے تذکر نے خاموش ہیں شاہ صاحب نے اُنھیں خرقہ خلافت کے ساتھ سندمرحمت فرمائی تھی اس سے اس سندھی بزرگ کے کمالات پر پچھروشی پڑتی ہے، یہاں مناسب معلوم ہوتا ہے کہ شاہ صاحب نے اُنھیں ارشادوتلقین کی اجازت دیتے ہوئے جو سندعطا فرمائی تھی ،اس کا ترجمہ کردیا جائے۔ شاہ صاحب فرماتے ہیں: ''سب تعریفیں اس اللہ کے لیے ہیں جس کی نعمت سے نیکیاں تمام ہوتی ہیں اور جملہ حالات میں اس کے فضل پر بھروسہ اور مدار ہے۔ سیّدنا محمد اور آپ کی آل واصحاب پر اللہ کی رحمت ہو۔''

حداور صلوق کے بعد بندہ ضعیف اللہ کریم کی رحمت کامختاج ولی اللہ بن عبدالرحیم العمر کی الدھلوی (اللہ نے اس پراوراس کے مشاکخ اور والدین پراحسان فرمایا) کہتا ہے کہ ۱۱۵۱ھ کے مہینوں میں ہارے بھائی اللہ کی طرف جہنچنے کے راغب محمد شریف بن خیر اللہ بن عبدالفی ملک سندھ کے بلدہ مخصفہ کے مضافات اسم کوٹ کے متوطن طریقہ صوفیہ کی تلاش میں مہاجر بن کر میرے پاس آئے۔اس سے قبل ایک مدت تک وہ طریقہ صوفیہ کے اعمال اور مراقبات میں مہرے پاس آئے۔اس سے قبل ایک مدت تک وہ طریقہ صوفیہ کے اعمال اور مراقبات میں مہرے پاس آئے۔اس سے قبل ایک مدت تک وہ طریقہ صوفیہ کے اعمال اور مراقبات

کی مزادلت کر چکے تھے اس کے نشیب وفراز سے واقف تھے اور اس علم کے چھوٹے بڑے ماکل کی تفتیش کر چکے تھے۔ میں نے انھیں نفس کے لطائف ہرلطیفہ کے مخصوص مقامات اور نسبتیں سب سمجھا ئیں اور وہ نسبتیں بھی سمجھا دیں جن پرمشہور طرق کا مدارر ہاہاورانھیں یہ بھی سمجهایا که راه سلوک کا طالب ایک لطیفه سے دوسرے لطیفه اور ایک نسبت سے دوسری نسبت کی طرف کس طرح منتقل ہوتا ہے اور ای طرح میں نے اُنھیں (اس علم کے )اہم وقا کُق سمجھائے۔ میں نے اُٹھیں خوارق عا دات (کرامات) کے ظہور کی کیفیت اوراُن کے دواعی واسباب بتائے بیسب چیزیں میں نے اُنھیں اس طرح سمجھادیں جس طرح اللہ تعالیٰ نے میرے اُوپر انکشاف کیااور مجھے مجھایا تھااور میں نے اپنے مشائخ سے درا ثت میں پایا تھا،اللہ تعالیٰ نے اس میں برکت فرمائی تھی (میرے مجھانے کے بعد) وہ اُنھیں مناسب طور پرسمجھ گئے۔ میں نے اپنے میزان (عقل) سے جومیرے پروردگارنے مجھےعطافر مایا تھا انھیں معلوم کرنا چاہاتو میں نے ان کے (فہم کو) درست یایا۔ والحمد للہ۔اب میں اُنھیں طالبوں کومختلف طرق صوفیہ کے ارشاد کی اجازت دیتا ہوں، ای طرح ان کوخرقہ پہنانے، ان کی طرف توجہ کرنے اور اُن کو صحبت سے مستفید کرنے اور خرقہ صوفیہ کی نسبت عطا کرنے کی اجازت دیتا ہوں جس طرح کہ ان کی میرے شیخ،میرے والدمیرے آتا،میرے مرجع اور جن پر کہتمام اُمور میں میرااعتاد رہاہے، اُنھوں نے مجھے تلقین کی ،ان کی اجازت دی اور مجھے آن کاخر قہ پہنایا۔

اللہ تعالی ان کی رُوح کوراحت عطافر مائے اورائھیں حرمین محتر مین کے جملہ مشاکئے سے
( بھی ) جومیر ہے پاس اجازات ہیں۔ان سب کی اُٹھیں اجازت دیتا ہوں۔ میں نے اُٹھیں
جایا کہ سہروردی طریقہ میں ان اذکار اور اور ادر پردوام کرنا اچھا گناجا تا ہے جو کہ کتاب عدوار ف
المعادف میں مذکور ہیں۔ میں نے اُٹھیں یہ بھی بتایا کہ میں نے مدینہ کے ایک شخ سے سنا ہے کہ
ان کے ہاں (سلوک میں) احیا اور قوت القلوب پڑل پیرا ہونا بہتر سمجھا جاتا ہے۔
این کے ہاں (سلوک میں بتایا کہ جتنے بھی (اصفیا) کے طریقے جنید تک پہنچتے ہیں، وہ سب اگر چہ
اشغال واذکار اور مراقبات میں ایک دوسرے ہے مختلف ہیں لیکن تہذیب لطائف اور نسبتوں میں
اشغال واذکار اور مراقبات میں ایک دوسرے ہے مختلف ہیں لیکن تہذیب لطائف اور نسبتوں میں

سب ہم نواہیں ہاں بعض نسبتیں ایسی بھی ہیں جن کے طریقے ایک دوسرے سے مختلف ہوتے ہیں اورتهذيب نفس كي تعبيرات مين بھي بچھاختلاف ياياجا تاہے جس كااصلى سبب بيہ ہے كہ بعض اصفا كسى معين اور مخصوص لطيفه كانام ذكرنهيس كرتي ليكن اس لطيفه كى جومخصوص نسبت موتى ہاس كا اور تہذیب نفس براس سے جواثر مرتب ہوتا ہے (صرف) اس کی طرف اشارہ کردیتے ہیں جس کی ہم ایک مثال بیان کرتے ہیں۔

چشتہ طریقے والے ملکوت، جبروت اور لا ہورت کے مراتب کا ذکر کرتے ہیں۔اگر کسی کو سرور، انس اور انبیا کی ارواح کے ساتھ اجتماع کی کیفیات (جو کہ تہذیب رُوح کا نتیجہ ہے) حاصل ہوتی ہیں تو ایسے خص کے حق میں اصفیا یہ کہتے ہیں: فلافتح الله علیه الملکوت لیمی ''فلا لشخص برالله تعالیٰ نے ملکوت کومنکشف کیا''اوراگر کسی کے لیے لطیفہ خفیہ کے تہذیب کا ثمرہ'' حق کومخلوق میں دیکھنا اورمخلوق کوحق میں دیکھنا'' واضح ہوتا ہے تو اس وقت ایسے خض کے لے یہ کہتے ہیں کہ فلاں شخص پر اللہ تعالیٰ نے مرتبہ لا ہوت کو منکشف کیا۔

عباراتنا شتى وحسنك واحد العباراتنا شتى وحسنك واحد

د ذلیعنی ہماری عبارتیں مختلف ہیں اور تیرا آیک ہی حسن ہے ہرایک عبارت ای ایک ہی

حسن و جمال کی غمازی کررہی ہے۔''

اس تقیم کے آخر میں شاہ صاحب اپنے مریداور معتقد محمد شریف سندھی کو یکھ وصیتیں فرماتے ہیں : ''اب میں اُنھیں خاص ان کے نس کے لیے ظاہر و باطن میں تقویٰ کی وصیت کرتا ہوں اور اس کی بھی کہ وہ سنن اور شرائع کا خیال رکھیں۔صوفیہ جنیدیہ کے طریقے کے یا بندر ہیں۔ میں اُنھیں طالبان قرب خدا کے متعلق بیوصیت کرتا ہوں کہ ان کے ساتھ شفقت ہے پیش آئیں اور اُنھیں نیک کامول کے کرنے کا کہیں اور برائی سے روکیں اور اُن کو علم حدیث کی روایت کرنے کی رغبت دلائیں۔والحمد لللہ اوّلا و آخرا'' [تفهيمات الهيه، ج الم ١٠١٦م١

[الرحيم: وتمبر١٩٩٣ء]

##.....###

## شربعت كاجاده قويمه: شاه ولى الله كى نظر ميں

شریعت کے لغوی معنی اگر چہ شاہراہ ، منہاج اور پانی کا گھاٹ وغیرہ آئے ہیں ، لیکن اصطلاحی ..... شریعت سے مرادوہ الہی احکامات ہیں جنھیں اللہ تعالی نے اپنے پیغیبروں کے ذریعہ ..... کہوہ لوگوں کو تاریکی سے نکال کرنور کی طرف لائے اور اُن کو صراطِ متنقیم کی .....

شریعت .... کے بیاحکامات دوشم کے ہیں۔

۔۔۔۔۔ یہ کیفیت اعتقاد سے تعلق رکھتے ہیں علم کلام کی تدوین ان احکام کے لیے۔۔۔۔۔ ۔۔۔۔احکام جن کا تعلق کیفیت عمل سے ہے۔احکام کی اس دوسری قسم کا نام فرعی ۔۔۔۔علم فقہ

میں ان ہی احکام سے بحث کی جاتی ہے۔احکام کی ان دواقسام کی تفصیل ..... کے مختلف طبقوں کا اختلاف رہا ہے کین اجمالی طور پر سیسب فرقے اس پر ..... شریعت نام ہے اس قانون الہی کا،

جس کو پیغیبراسلام انسانیت کی دینوی واخروی ..... کے لیے اپنے پرورد ً رکا اطرف سے لائے۔

اس لحاظ سے شریعت کے احکام ..... کی اہمیت مسلم ہے۔ اور اکراہ واضطرار کے علاوہ اس کے

ابدی حکم سے انحراف ناروا ہے۔ ۔۔۔۔ اسمدفقہا کی طرف سے شریعت کے ماخذاگر چہ چاربیان

کے گئے ہیں۔ یعنی کتاب اللہ، سنت، اجماع اُمت اور قیاس۔ مگرسب نے اصل ماخذ کتاب اللہ

کوہی مانا ہے، گویانص سے ایک کے ہوتے ہوئے کسی بھی دوسری دلیل کی طرف جانے کی ضرورت

نہیں۔علمائے اسلام میں سے بعض مخققین کی تو بیرائے ہے کہ احادیث نبوی کا ایک حصہ خود

قرآن مجیدہے ہی متبنط اوراس کے لیے بمزلہ وشرح کے ہے۔

حضرت شاه ولى الله صاحب ايك جگه حديث كعلوم كاذكركرت موئے فرماتے بين: "ومن علومه تفسير القرآن والاستبناط منه وهو اعظم العلوم وسنورد عليك منه كفافا." "امراكله سبحانه باشياء مطلقة كالصلوة، والزكوة، وكقوله: سبح اسم ربك الاعلى، وسبح بحمدربك وغير ذلك فوقتها رسول الله على باوقات معينة، وامر الله على بامور كقومواو كبرواتل ما وحى اليك، واركعواو اسحدوفبين رسول الله على افهااركان الصلوة."

"اور حدیث کے علوم میں سے ایک علم قرآن کی تفییر اور اس سے احکام کا استنباط ہے اور پیر بہت بڑاعلم ہے ہم اس سے یہاں کچھ ذکر کرتے ہیں۔"

''(مثلاً) الله پاک نے چنداشیا کے متعلق اجمالی تھم فر مایا ہے جیسے نماز، زکو ۃ اور جیسے یہ قول باری تعالیٰ کہ تو اپنے بلند پر وردگار کے نام سے تنبیح پڑھ اور اپنے پر وردگار کی تعریف کے ساتھ تبیع کہہ۔ اسی طرح دوسری کئی آیات ہیں۔ اس کے بعد پینمبرعلیہ السلام نے اس کے لیے اوقات معین فر مائے۔ اللہ تعالیٰ نے قیام ، تکبیر، تلاوت قرآن رکوع اور سجدہ کا تھم فر مایا ہے، پینمبرعلیہ السلام نے ان کواس طرح بیان فر مایا کہ ان سب احکام کونماز کے ارکان بتائے۔''

اى جگه آیات قرآنی كی چند دوسرى مثالول ك ذكر كے بعد شاه صاحب فرماتے ہيں:
"ونحن قد تتبعت احميع ما وصل الينا من الاحاديث الواردة في كتاب
الصلو-ة فوضح لنا اذها مستبنطة كلما من كتاب الله سبحانه و تعالىٰ
استنباطا حكيماو عسى ان نحيطه في رسالة منفرذة [الخير الكثير (عربي)
مطبوع جلم علمي م ٢٨٥]

''اور کتاب الصلوة میں جتنی احادیث واردہ ہمیں ملی ہیں،ان میں غور وفکر کرنے کے بعد ہمیں یہ بات واضح ہوگئ کہ بیسب احادیث حکمی استنباط کے ساتھ کتاب اللہ ہے ماخوذ اور مستنبط ہیں اور ہم اس موضوع پرایک جامع اور مستقل رسالہ لکھنے کا خیال رکھتے ہیں۔''

بہلی صدی ہجری کے اواخر اور دوسری صدی کے اقرائل میں جب اسلامی حکومت کا دائرہ وسیع ہوا۔ اور اس کے ساتھ نئے واقعات وسیائل بھی در پیش آئے تو اُمت ِ محمد یہ کا ایک طبقہ جن کو ''مجہدین'' کہا جاتا ہے، اُٹھ کھڑے ہوئے اور اُنھوں نے اپنی علمی کوششیں شروع کیں، ان کو احكام كى على تلاش كرنا يرسى جنفيس شارع عليه السلام في بصراحت يا بدلالت بيان فرمايا تقاراس ملسله ميس شاه صاحب فرمات بين:

"ان من جملة احكام الشرع انه صلى الله عليه وسلم عهد الى امته صريحا اددلالة انه متى اختلف عليهم نصوصه او اختلف عليهم معانى نص من نصوصه فهم مامورون بالاجتهاداستفراغ الطاقة في معرفة ماهو الحق من ذلك." [عقد الجيد، مطبوع بجتبائي، ص٠٠]

"من جمله احکام شریعت کے ایک رہے کہ آنخضرت اللی نے اپنی اُمت کو بھراحت

یا بدلالت رہار شاد فرمایا ہے کہ جب ان میں آپ کے منصوص احکام کے بارے میں
اختلاف ہو۔ یا آپ کی نصوص میں ہے کی نص کے معنی میں وہ باہم مختلف ہوں تو ان کو
عظم ہے کہ اجتہاد کریں اور اُن اختلافی احکام اور معانی میں سے امرحق معلوم کرنے میں
خور طبیعت کا زور لگا کیں۔"

یمی وجہ ہے کہ جمہور علما کی بیمتفقہ رائے ہے کہ جس تھم شرعی کو مجہدا بی کوشش اوراجہاد سے استنباط کرتا ہے، وہ شارع علیہ السلام کی طرف منسوب ہوسکتا ہے۔خواہ وہ آنخضرت علیہ کے الفاظ مبارکہ سے لیا گیا ہو، یا وہ اس علت کی طرف منسوب ہو جو آنخضرت علیہ کے اقوال سے ماخوذ ہے۔

شاه صاحب كالفاظ مين السي يون زياده صراحت سي بيان كيا كيا به - "كل حكم يتكلم فيه المحتهد باحتهاده منسوب الى صاحب الشرع عليه الصلوات التسليمات اما الى لفظه او الى علة ما حوذة من لفظه -" [عقد الجيد، ص ٢٩]

"جس تھم میں مجہد اپنے اجہاد سے گفتگو کرتا ہے، وہ شارع علیہ الصلوات والتسلیمات کی طرف منسوب ہویا والتسلیمات کی طرف منسوب ہویا اس علت کی طرف جوآپ کے الفاظ سے لی گئی ہے۔

جبان مجہدین کی مساعی جمیلہ سے شریعت کے مسائل اوراحکام مدوّن ہو چکے ، تو ان سے بلاضرورت باہر جاکرکوئی دوسراراستہ اختیار کرنا فتنہ کا دروازہ کھولنے کے مترادف ہے۔ شاہ صاحب نے ان مجہدین کے مذاہب اختیار کرنے کی تاکید اور اُن کو چھوڑ نے اور اُن سے باہر جانے کی ممانعت کے بار ہے میں ایک جگہ ایک باب با ندھا ہے۔ جس کے شروع میں وہ فرماتے ہیں:

ممانعت کے بار بے میں ایک جگہ ایک باب با ندھا ہے۔ جس کے شروع میں وہ فرماتے ہیں:

"اعلم ان فی الاحذبھذہ المذاهب الاربعة مصلحة عظیمة وفی الاعراض
عنها کلها مفسدة کبیرة و نحن نبین ذلك بو حوه۔ [عقد الجید، ص اسم]
عنها کلها مفسدة کبیرة و نحن نبین ذلك بو حوه۔ [عقد الجید، ص اسم]

"جاور مناع ہے کہ ان چاروں مذہبوں کے اختیار کرنے میں ایک بوی مصلحت ہے اور ان کرنے میں بڑا فساد ہے اور ہم اس بات کو کئی وجہوں سے بیان کرتے ہیں۔"

بین رہے ہیں۔
شاہ صاحب نے ان وجوہ کی تفصیل کے بعد علامہ ابن حزم اندلی پر تقلید کو حرام قرار دینا
مسوط رد قرمایا ہے۔ اسلام کے اوائل دور سے لے کر تیسری اور چھی صدی تک شریعت کے
بارے میں بڑا اہتمام رہا اور اس سلسلے میں اجتہادی رنگ کی تعلیم بھی جاری رہی۔ آنحضرت بینی بنفس نفیس صحابہ کرام کو دینی مسائل کی علمی اور عملی تعلیم فرماتے تھے۔ آپ کے چھی حابہ تو ایسے بنفس نفیس صحابہ کرام کو دینی مسائل کی علمی اور عملی تعلیم فرماتے تھے۔ آپ کے چھی وہ فتو دیا مطلم محتجد اور قانوں شریعت کے بڑے عالم نکلے کہ آپ کے عہد مبارک میں بھی وہ فتو دیا کے حکم سے شریعت کی بڑے عالم کی کہ آپ کے عہد مبارک میں بھی وہ فتو دیا کے سے سے شریعت کی تعلیم حاصل کی ۔ اور اس طرح یہ سلسلہ آگے بڑھتا گیا۔

کی ۔ اور اس طرح یہ سلسلہ آگے بڑھتا گیا۔

مدینه منوره چونکه مهبط وی تھا۔ پھر تیسرے خلیفہ حضرت عثمان کے آخری دور تک جمہور معلی مسکن اور مقرمدینہ طلیبہ ہی رہااس لیے مدینه منوره کے کی تابعی بزرگوں نے فقہ وحدیث سے بیمتعلق صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم سے جو متعدر وایتیں اور اقوال منقول تھے ان کوجمع کرنے کی کوشش کی مدینه منوره میں سات فقہا ایسے ہوئے جنھوں نے فقہ میں عظیم مرتبہ حاصل کیا۔ حضرت عبداللہ بن عمر اگر چہ صحالی تھے لیکن اپنے والد فاروق اعظم کے فیصلوں کے متعلق فقہا کے سبعہ میں سے ایک فقیہ سعید بن میتب سے دریا فت کرتے تھے، کیونکہ سعید بن میتب فقہا کے صحابہ کے فیصلوں پر بروی وسترس تھی۔ [مقالات الدکوٹری، مطبوعہ معربی میں ان سات فقہا کے صحابہ کے فیصلوں پر بروی وسترس تھی۔ و مقالات الدکوٹری، مطبوعہ معربی میں ان سات فقہا کے صحابہ کے فیصلوں پر بروی وسترس تھی۔ [مقالات الدکوٹری، مطبوعہ معربی میں اللہ کے اسا تذہ اور مشائخ تک پہنچی، جن کوامام دارا کہجر ما لک نے جمع

کیا اور ترتیب دے کرلوگوں کے سامنے پیش کیا، اس طرح یہ مذہب ان کی طرف منسوب ہوا جس کو بڑے بڑے علیا دلائل کی بنا پر قر نا بعد قرن مانتے آئے۔ شاہ صاحب فرماتے ہیں:

"لانھا (ای السدیدیة) ماوی الفقهاء و محمع العلماء فی کل مصر ولذلك تری مالکایلا زم محمته الله البالغة منج مصرص ۱۳۵۵]

"اور یہاس لیے کہ مدین طیبہ ہرع ہداور ہر زمانہ میں فقہائے اسلام اور علاکا الجاو ماوی اور مرز مانہ میں فقہائے اسلام اور علاکا الجاو ماوی اور مرز مانہ میں فقہائے اسلام اور علاکا الجاو ماوی اور مرز مانہ میں فقہائے اسلام اور علاکا اور می اور میں وجہ ہے کہ امام مالک ان کے طریق کو نہیں چھوڑتے۔"

باقی مذاہب کو بھی اس پر قیاس کر لیجے۔ مثلاً کوفہ جس کی بنیا دحضرت فاروق اعظم نے مرکز رہا ہے اور جن کی تعلیم کے لیے مرکز وانہ فر مایا:"اے اہل کوفہ! عبداللہ بن فاروق اعظم نے عبداللہ بن مسعود کوفہ کی طرف سے کہہ کرروانہ فر مایا:"اے اہل کوفہ! عبداللہ بن مسعود جسے فقیہہ کی تو مجھے بھی ضرورت تھی لیکن میں اپنے اُو پر شمیں ترجے دے کراہے تمھاری طرف بھے جمل کی راہوں۔"

جملہ کتبِ حدیث اور کتبِ طبقات عبداللہ بن مسعود کی عظمت شان سے مملویں آپ کے خصوص تلامذہ میں سے علقہ بن قیس ، اسود بن یزید ، عمرو بن میمون ، ربیج بن فیشم اور مسروق شار کیے جاتے ہیں بہت زیادہ مستفید ہوئے اور بیسب بالعموم اور علقمہ بالخصوص حضرت ابن مسعود کے فیش صحبت سے بہت زیادہ مستفید ہوئے ۔ بقول علامہ ذہبی یہ کی دوسر سے حابی کو علم میں ان پرتر جی نہیں دیتے تھے ۔ [تدکرہ الحفاظ ، طبع دائرہ المعارف حیر رآباد ، دکن ، جاہ ص ما ان پرتر جی نہیں دیتے تھے ۔ [تدکرہ الحفاظ ، طبع دائرہ المعارف حیر رآباد ، دکن ، جاہ ص ما ان پرتر جی نہیں دیتے تھے ۔ [تدکرہ الحفاظ ، طبع دائرہ المعارف حیر رآباد ، دکن ، جاہ ص ما ورتک کو فہ میں فقہا سے جرگر گیا اور ورتک کو فہ میں فقہا کی کشرت کو دکھ کر حضرت علی نے اپنے دار السلطنت کو کو فہ کی طرف منتقل کیا تو کو فہ میں فقہا کی کشرت کو دکھ کر جب حضرت علی نے اپنے دار السلطنت کو کو فہ کی طرف منتقل کیا تو کو فہ میں فقہا کی کشرت کو دکھ کر جب حضرت علی نے اور فرمانے گی ۔ ''ر حسم اللہ ابن ام عبد (ابن مسعود) قدملاء هذا التقریمة علماً ۔ ''تر جمہ: ''اللہ ابن ام عبد (عبد اللہ بن مسعود) پر دحمت فرمائے ۔ تحقیق اس نے السقریمة علماً ۔ ''تر جمہ: ''اللہ ابن ام عبد (عبد اللہ بن مسعود) پر دحمت فرمائے ۔ تحقیق اس نے اس شروعلم سے مالا مال کر دیا ہے۔ ''

اس کے بعد سیّدناعلی کے علوم سے بھی اہلِ کوفہ مستفید ہوتے رہے۔ بھر تو یہ شہر کثرت فقہا محدثین ومفسرین اور علوم لغت عربیہ کے لحاظ سے جملہ بلا دِاسلامیہ میں بے مثال شہرت کا مالک بن گیا۔ اور اس کے حضرت علی کے دارالخلافت بننے سے بڑے بڑے فقہانے اس میں مکونت اختیار کی اور اس شہر کی علمی وقعت بہت بڑھ گئی۔ صرف کوفہ میں بروایت علی پندرہ سو صحابہ کرام نے سکونت اختیار فر مائی تھی۔ اور وہ صحابہ ان کے علاوہ ہیں جو کوفہ کے گردونواح یا عراق میں سکونت یذیر ہوئے۔

اب اگرسیدناعلی اور حضرت ابن مسعود کے تلامذہ کی فہرست تیار کی جائے تواس کے لیے
ایک ضخیم دفتر جاہیے بیسب انکہ حدیث کے ہاں مسلم ہے کہ صحابہ کرام عبداللہ بن مسعود کے
ایک ضخیم دفتر جاہیے کی سیرت سے مشابہ رکھنے والے سبجھتے تھے۔ بالکل ای طرح ابن مسعود کے
اسم مخصوص شاگر دعلقمہ کے متعلق تا بعین کی بیرائے تھی کہ وہ عبداللہ بن مسعود گی سیرت کے حال
بیں حضرت عبداللہ بن مسعود کے ان تلامذہ کی تعلیم اور تربیت سے ابراہیم نحفی ، ابواسحات سبیل
انجمشن اور منصور جیسے انکہ بیدا ہوئے۔
انجمشن اور منصور جیسے انکہ بیدا ہوئے۔

حافظ ذہی، ابوداؤد بحتانی کے تذکرے میں بعض انمہ سے قل کرتے ہیں کہ ابراہیم تحق سے معاقہ سے مشابہت رکھتے تھے۔ علقہ عبداللہ بن مسعود سے اور عبداللہ بن مسعود اسلام معاقبہ سے مشابہت رکھتے تھے۔ نقادان حدیث نے تو ابراہیم تحقی کے مراسل کو بھی تھے۔ نقادان حدیث نے تو ابراہیم تحقی کے مراسل کو بھی تھے۔ مثابہت رکھتے تھے۔ نقادان حدیث نے تو ابراہیم تحقی کے مراسل کو بھی تھے۔ امام شبعی کم متعلق حضر سے عبداللہ بن عمر کی پررائے بھی من لیجے۔ ' ھوا حفظ اهامنی وان کست قد شہد تھا مع رسول الله علیہ کے ساتھ رہا۔' وان کست قد شہد تھا مع رسول الله علیہ کے ساتھ رہا۔' یعنی شبعی مغازی کو جھے نیادہ یا در کھنے والا ہے آگر چہ میں ان مغازی میں آنحضر سے اللہ کے ساتھ رہا۔'

یا در سے والا ہے، رپیان کی صحبت اور تربیت سے امام ابوطنیفہ پیدا ہوئے ان فقہا کے آثار کوامام اس جماعت فقہا کی صحبت اور تربیت سے امام ابوطنیفہ کے دوبر بے شاگر دوں امام ابولیوسف اور امام محمد نے جمع کیا اور پچھ آثار مصنف ابن ابوطنیفہ کے دوبر نے شاگر دوں امام ابوطنیفہ نے اس طریقہ میں ایک اور تحقیقی اضافہ کیا اور وہ یہ کہ ان شیبہ میں مدوّن ہوئے ۔ امام ابوطنیفہ نے اس طریقہ میں ایک اور تحقیقی اضافہ کیا اور وہ یہ کہ ان ائمہ فقہا کے آرا اور علوم کو چالیس تلاندہ (جو کہ بذات خود بہت بڑے نقبہا تھے) کی مجلس شور کی ا کے سامنے بحث و تحیص کے لیے رکھا اور بحث و تحقیق کے بعد جورائے متفقہ یا کثرت رائے سے منظور کی جاتی تھی اس کو مدق کیا جاتا تھا۔ اور پھر بیسب آ را امام محمد کی کتب ظاہر الروایة میں مدقان ہو گئیں۔

خطیب بغدادی ابن کرامہ کی سند ہے لکھتے ہیں کہ ہم ایک دن وکیج کے ہاں بیٹھے تھے کہ ایک شخص نے کسی مسئلے کے متعلق میے کہا کہ ابوحنیفہ نے اس میں خطا کی۔ بین کر وکیع فر مانے کگے کہ ابوحنیفہ کیسے خطا کر سکتے ہیں۔حالانکہان کے پاس ابو پوسف اور زفر جیسے قیاس کے ماہر تھے کیچیٰ بن ابی زائدہ اور حفص بن غیاث جیسے تفاظ حدیث تھے قاسم بن معن جیسے لغت عربیہ کے ماہر تھے اور داود ضائی اور فضیل بن عیاض جیسے زاہد اور متورع تھے جس شخص کے اس قتم کے، ہم نشین ہوں وہ خطانہیں کریں گے اور اگر خطا کرتے تو پیسب اس کی تر دید فر ماتے۔ [تاریخ بغداد ،ج۱۴۶،ص،۲۴۷] امام ابوحنیفہ کے بعدامام شافعی آتے ہیں۔اُنھوں نے مدینہ طیبہاورکوفہ کے علوم کے ساتھ مکہ مرمہ کے علوم کو ملادیا۔ امام شافعی نے مکہ کے علوم کومسلم بن خالد سے حاصل کیا۔ اُنھوں نے ابن جرج سے اور ابن جرج نے عطا سے اور عطانے ابن عبال سے بیعلوم حاصل کیے۔ یہاں تک تو ائمہ اہلِ سنت کے مذاہب فقہ کے متعلق مخضر عرض کیا گیا ظاہر ہے کہ جملہ مذاہب فقہ قرآن وسنت سے استدلال کرتے ہیں اور اجتہادی مسائل میں ہرایک امام کا طرز استنباط دوسرے ہے الگ ہے اس میں طبائع اورخطوں کے اختلاف کو بھی بڑا دخل ہے،جس کی علامہ ابن خلدون نے اپنے مقدمہ تاریخ میں تصریح فر مادی ہے، کیکن آج كا دوران اختلا فات اوراُمت كے تشتت وافتر ال كامتحل نہيں ہوسكتا جاہم نے دور کے تقاضوں سے کتنی ہی چیثم پوشی کریں اور اُن سے آئکھیں بند کرلیں اور کوشش کریں کہ اُٹھیں نەدىكىھىںلىكن حقىقت اپنى جگەحقىقت ہوگى اور ہمارى اس چىثم پوشى سے قوم كانو جوان طبقہ بھى مطمئن نہیں ہوگا، یہی وجہ ہے کہ طبقہ علما سے بصیرت اور غائر نظر رکھنے والے علما نے اس ضرورت کومحسوس کیا ہے، ہمارے بزرگ دوست اور وقت کے محدث مولا نامحد یوسف صاحب بنوری نے اس سلسلے میں پہل فرمائی ہے۔ جزاہ الله حیر الجزاء۔ شاہ ولی اللہ صاحب کی مولفات ہے بھی معلوم ہوتا ہے کہ موصوف اپنے دور میں ان اختلافات سے خوش نظر نہیں آتے اور جیسے موصوف نے تصوف کے مختلف مشارب میں ہم آئگی بیدا کرنے کی کوشش فرمائی۔ اس طرح فقہی اختلافات کو کم کرنے کے لیے بھی وہ بڑے کوشاں سے آپ کی تصنیفات میں تطبیق کا میر پہلوا کشر نظر آئے گا، اس لیے آپ کوشریعت کے جادہ تو یم کے تعین کے لیے بھی سو چنا پڑا اور آپ نے اس سلسلہ میں اپنی مشہور تالیف تفیہ مات المهید میں جو تحقیق فرمائی ہے اس کوہم قارئین کے لیے بیش کرتے ہیں۔ یہاں طوالت سے اجتناب کرتے ہیں۔ میاں طوالت سے اجتناب کرتے ہیں۔

وُنیا کا مختلف طرق اور مذاہب میں بٹ جانا اور اُمت کا گروہ در گروہ ہونا ایک الیابرا اللہ ہے۔ جس نے اُمت کے عوام اور خواص کوڈرادیا ہے۔ بعض اہل اللہ برفقہائے اسلام کے ہرقول کا ارتباط شریعت محمد سے منکشف تو ہوالیکن اس کے لیے اس جادہ قویمہ کا انکشاف نہ ہوا جس کو اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کے لیے منکشف کیا۔ اور اس سے اللہ تعالیٰ راضی ہوئے۔ (اصل میں) جس کو بیطریقہ ہاتھ آیا، اس نے حظ وافر پایا اور جس نے اس کو نہ پایا وہ اس خط وافر کے حاصل کرنے میں کا میاب نہ ہوا۔ اگر چہ تکلیف اُٹھانے کی وجہ سے وہ بھی ما جور ہوگا۔ اس فتم کے اہل اللہ فقہا کے بعض اقوال کو بعض پرترجے دینے کے بارے میں خاموش رہ اور مختلف اقوال کے درمیان تطبیق دینے کی میصورت نکالی کہ اختلاف کو عزیمت بوئل کرے اور محتلف اقوال کے درمیان تطبیق دینے کی میصورت نکالی کہ اختلاف کو عزیمت بوئل کرے اور محتل کیا (اور میہ کہا کہ ) جو شخص عزیمت کی ادائیگی پرقوت رکھتا ہے تو عزیمت بوئل کرے اور جس کی قوت جسمانی یا قوت رُوحانی اس کا خل نہیں کر علی تو وہ رخصت کو اختیار کرے۔ شعرانی جس کی قوت جسمانی یا قوت رُوحانی اس کو مفصل بیان کیا ہے اور شعرانی سے پہلے اس اصل اور نے کا مار میں میں بی کی بر بی کہ بن علی بن عربی نے سبقت فر مائی ہے۔ نے در اپنی کتاب ) میں سے زان میں اس کو مفصل بیان کیا ہے اور شعرانی سے پہلے اس اصل اور قاعد نے کی طرف شخ می اللہ بن محمد بن علی بن عربی نے سبقت فر مائی ہے۔

ہاتھ کے ذریعہ لی جائے۔ یا اگر چہوہ بعینہ متوارث نہ ہو، کیکن متوارث سے قوی مشابہت رکھتی ہواور ایسے شخص کو اہل الرائے کے مذاہب کناروں کی طرح نظر آئے بھراس بحث کنندہ متعلم دین کی نفرت اور اس سے مدافعت کا خیال کرتے ہوئے (اپنے زعم میں) رائح کو ترجیح دیتے رہے۔ پیطریقہ اکثر محدثین کا ہے، اُنھوں نے اس میں بڑی سعی فرمائی۔

شاہ صاحب فرماتے ہیں: ''میرے اُوپر اللہ تعالیٰ کی بڑی نعمتوں میں سے ایک نعمت بیہ ہے کہ مجھے اس نے تیسری جماعت میں سے بنایا۔ اور میرے لیے شریعت کی اصل اور بتیان کو منکشف فرمایا۔ یہ بتیان وہی ہے جو آنخضرت علیہ کو حاصل تھا۔ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے۔' کتبین للناس منکشف فرمایا۔ یہ بتیان وہی ہے جو آنخضرت علیہ کو حاصل تھا۔ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے۔' کتبین للناس مانزل الیہ م' ایعنی تم لوگول سے اس کو بیان کرتے رہوجو کہ لوگول کی طرف اُتراہے۔'

اس کی مثال (اس طرح سیجھے کہ) اللہ تعالیٰ کا حکم ہے۔ 'اقیہ مو الصلواۃ واتوالز کوۃ '' لین نماز قائم کرو۔اورز کوۃ دیا کرو۔اقامت کالنظ' قیامت السوق '' کے عربی محاورے سے ماخوذ ہے۔جس کے معنی ہیں بازار لگ گیا۔ بیاس وقت کہا جاتا ہے جب بازار بیس خریدو فروخت شروع ہوجائے۔اس سے یہاں مقصد ہے رواج اوراشاعت۔ آنخضرت آلی نے عدو اس مقصد ترواج اوراشاعت۔ آنخضرت آلی نے عدو اس مقصد تروی کو اس طرح بیان فر مایا کہ اوقات نماز کی تعین فر مائی رکعات نماز کے عدو بتلائے ،صف (یاہئیت) نماز کی تعلیم فر مائی۔اذان کوشروع فر مایا۔ جماعت سے نماز پڑھنے کی تاکید فر مائی۔مساجد کی تعین اورائن میں حاضر ہونے کو متحب قر اردیا۔ بی تمام چیز بین 'اقسامت تاکید فر مائی۔مساجد کی بتیان اور تفیر ہیں۔اگراس طرح واضح اور مفصل بیان نہ ہوتا تو ہم اس کو بھی سمجھنہ سکتے ای طرح زکوۃ دینے کو اس طرح بیان فر مایا کہ نصاب کی تعین کی اور مقدار واجب، جنس واجب اور دوسری چیز وں کو واضح فر مایا۔

اس کے بعد پھراس بتیان اور تفییر کی وضاحت اور تفییر صحابہ اور تابعین کی طرف ہے ہوئی۔اس کی طرف آنحضرت آلی ہے نے اس طرح اشارہ بھی فر مایا۔اقت دوا بالذین من بعدی ابسی بکرو عصر لیعنی میرے بعد ابو بکر اور عمر ای پیروی کریں اور بیفر مایا: ''اصحابی کالنجوم بایھم اقتدیتم اهتدیتم" ۔''میرے صحابہ ستاروں کی طرح (روش) ہیں جس کی کی کالنجوم بایھم اقتدیتم اهتدیتم" ۔''میر مال یوں سمجھنے کہ آنحضرت آلی نے سفر میں نماز کو قرم فرمایا۔سفر ہمارے ہاں مہم چیز تھی۔حضرت ابن عمر اور حضرت ابن عباس کے عمل سے اس کی وضاحت ہوگئی کہ وہ جاربردیا منازل سے عبارت ہے۔

اس کے بعد پھر قد مائے جمہدین کے ہاتھوں اس کی وضاحت اور اس کے اُصول اور فروئ کی تدوین ہوئی۔ جس کی مثال ہے ہے کہ اللہ تعالی نے فر مایا: ﴿ إِذَا اَقَدَّمْ اِلَی الصَّلُوٰ وَ فَاغْسِلُوٰ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

شاہ صاحب فرماتے ہیں۔ میرے لیے یہ تمام چیزیں جس طرح نفس الامر میں اپنی ترتیب سے واقع ہیں، اس طرح واضح کی گئی ہیں جیسے کہ میں اپنی آئھوں سے دیکھ رہا ہوں اور دین میں جو بھی کچھ کہا گیا ہے اس کو میں نے بالواسطہ یا بلا واسطہ اصل شریعت میں پایا۔ دین میں جو بھی کچھ کہا گیا ہے اس کو میں نے بالواسطہ یا بلا واسطہ اصل شریعت میں پایا۔ (نداہب کے) اس اختلاف کے متعلق یے گفتگو گئی صادق آتی ہے کہ اس کی مثال ایک درخت کی ہے جس سے بروی بروی شہنیاں پھوٹیں۔ پھران ٹہنیوں سے دوسری چھوٹی شہنیاں لکلیں اور

ٹہنیوں پر پتے اور پھول نکل آئے۔ یا اس کی مثال ایک ایسے پانی کے چشمے کی ہے جس سے بڑی نہریں نکلیں اور اُن جھوٹی نہروں بڑی نہروں سے دوسری جھوٹی حچوٹی نہرین نکلیں اور اُن جھوٹی نہروں سے برتنوں کوبھرا گیا۔اوراس سے زمین بھی سیراب ہوگئی۔

ثاہ صاحب فرماتے ہیں: (کہ جادہ تو یمہ کے سلسلہ میں) میرے لیے شاہراہ اور وسط طریق کا بھی انکشاف ہوا، جس کی رات (بھی) اس کے دن کی طرح روثن ہے۔ اس کا اوّل آخر کی طرح ہوئے جن پر چل کر گرح ہوئے جن پر چل کر آخرت عظیم اور مٹے ہوئے آثار کے راستے بھی معلوم ہوئے جن پر چل کر آخضرت عظیم اور اُن کے صحابہ کے راستے تک بھی رسائی نہیں ہوتی ۔ جب تک رائے سے کام نہ لیا جائے اور اور ایسے خص کی تقلید کے بارے آزاد نہ ہو، جو خطا اور تو اب کا حامل ہے اور اس کے صحیح اور خطی قول سے تخریج ہوتی ہو۔ ہوسکتا ہے کہ جب رائے سے کام لیا جائے اور او ہام اور ایسے خص کی تقلید کا بوجھ اُٹھا یا جائے جو خطا اور تو اب کا صاحب ہواور پھر مصیب اور خطی کے قول پر ایسے خص کی تقلید کا بوجھ اُٹھا یا جائے جو خطا اور تو اب کا صاحب ہواور پھر مصیب اور خطی کے قول پر تخریخ کا بوجھ اُٹھا نا پڑے۔ میرے لیے اس رائے کی حقیقت بھی منکشف کی گئی جس کی سلف نے نہر مت کی ہے۔ اور چند فقہ ہاکواس کی طرف منسوب کیا ہے۔

شاہ ولی اللہ صاحب فرماتے ہیں کہ اُنھیں شارع علیہ السلام کی جانب ہے اُمت مرحومہ کے اختلافات دور کرنے کا رُوحانی القاہوا تھا، مگراس کے ساتھ ساتھ جہاں تک فقہی فروعات کا تعلق ہے، آپ، آپ کی اولا داور آپ کے تربیت یافتہ تلا ندہ سب کے سب ان اُمور میں امام ابوحنیفہ کے ہیرو تھے، کیکن اس ضمن میں ان کے طریقے میں وہ جمود نہیں تھا، جو آج کل پایا جاتا ہے اور یہ کہ شاہ صاحب کے بتائے ہوئے جادہ قویمہ پران کا عمل تھا میرے اس مدُ عاکے پہلے جاور یہ کہ شاہ صاحب کے لیے فیوض الحرمین کی مندرجہ ذیل عبارت ملاحظ فرما ہے۔

"ان النبى الله نفخ الى نفحة اخرى فبين ان مراد الحق فيك آن يجمع شملا من شمل الامة المرحومة بك واياك أن تخالف القوم فى الفروع\_" [فيوض الحرمين، ص٢٢ طبع احمد يمتعلق مدرسم زيزيد الى]

" نبی ایک اورخوشبوآئی اور ایک روحانی سوال کے جواب میں ) ایک اورخوشبوآئی اور

ظاہر ہوا کہ بیتی تعالی کی مراد ہے کہ تیرے ذرایعہ اُمت مرحومہ کے تشتت کودور کرے اور خبر دار فروع میں بھی قوم کا مخالف نہ ہونا۔''

شاہ صاحب حنی مذہب فقہ کی تقلید میں جمود کے امکان کوایئے تجویز کردہ جادہ تو یہ کے ذریعہ ختم کرنے کی کوشش فرماتے ہیں۔اوراس کے ساتھ ہی ایک مکاشفے میں فقہ فی کے ساتھ میں ایک مکاشفے میں فقہ فی کے ساتھ میں ایک مکاشفے میں فقہ فی کے ساتھ میں ایک مکاشفے میں فقہ فی کے ساتھ ہی سنت کی تطبیق کا ایک نمونہ پیش کر کے فقہی تقلید کے جامیوں کے لیے غور وفکر کا دروازہ کھول دیے ہیں۔ فرماتے ہیں:

"ثم كشف لى أن موز جاظهرلى منه تطبيق السنة بفقه الحنيفة من الاخذ يقول احدالثلاثة وتخصيص عموما تهم والوقوف على مقاصد هم والا قتصار على مايفهم من لفظ السنة وليس فيه تاويل بعيد ولا مترب بعض الاحاديث بعضا ولا رقضالحديث صحيح بقول احد من الائمة وهذه الطريقه إن أتمها الله واكلهما فهى الكبريت الاحمر والا كسير الاعظم-" وفيوض الحرمين، ٣٣٠٢٠]

'' پھرمیرے لیے ایک اور نمونے کا انکشاف کیا جس سے فقہ فنی سے سنت کی تطبیق کاراستہ کھل گیا (جو یہ ہے) کہ انکہ ثلاثہ (امام ابو صنیفہ ابو یوسف اور محمد) میں ہے کی ایک کے قول کو اختیار کیا جائے۔ اور اُن کے عمومات کی تخصیص اور اُن کے مقاصد پر وقوف کے بعد سنت کے ظاہر الفاظ ہے جو مفہوم ہوتا ہے، اس پر اقتصار کیا جائے۔ اس میں نہ تو بعید تاویل کی ضرورت پڑتی ہے اور نہ بعض احادیث کا بعض سے کمراؤ ہوتا ہے اور نہ کی ایک تاویل کی ضرورت پڑتی ہے اور نہ بعض احادیث کا بعض سے کمراؤ ہوتا ہے اور نہ کی ایک امام کے قول کے لیے سے حدیث کو چھوڑ نا پڑتا ہے اس طریقے کو اگر اللہ تعالی پور ااور کا مل کے رہے تا محراور اکسیراعظم ہے۔'

استحقیق کا ماحصل میہ ہے کہ ائمہ نلا شاحناف میں ہے جس کا قول سیحے حدیث کے موافق ہو، اس کواختیار کیا جائے۔ اور اسے اپنافقہی مذہب قرار دیا جائے۔ اس طرح کسی امام کے قول کے لیے سیح حدیث نہیں جھوڑنی پڑے گی۔ فقہی تقلید کے سلسلے میں شاہ صاحب اپنے زمانے کے وام کی حالت بیان کرتے ہوئے تفہیماتِ الٰہیه میں فرماتے ہیں:
میں عوام کی حالت میں عوام کی بیرحالت دیکھنے میں آئے گی کہ اُنھوں نے متقد مین کے مذاہب ہے جس کے مداہب

فقہ میں ہے کی ایک امام کے مذہب ہے اپنے آپ کو ایسا وابستہ کررکھا ہے، کہ اگر کوئی اس (مخصوص) مذہب کو اس کی تقلید کے بعد چھوڑ دے چاہے وہ چھوڑ نا ایک مسئلے ہی میں کیوں نہ ہو، اس کو وہ دین واسلام سے نکلنے کے متر ادف خیال کرتے ہیں۔ اس سے تو یہ بچھ میں آتا ہے کہ جس کی تقلید کی جارہی ہے وہ (ان کے خیال میں) ان کی طرف ایک نی مرسل ہے، جس کی کہ اطاعت ان پر فرض کی گئی ہے۔

چوتھی صدی ہجری ہے بل اُمت کے اوّلین لوگ (فقہامیں ہے) کسی ایک مذہب کے یابندنہ تھے۔ ابوطالب قوت القلوب میں لکھتے ہیں: کہ کتابوں کے مجموعے سبنی چیزیں ہیں،لوگوں کےاقوال کو(سندمیں) پیش کرنا،ان میں سے کسی شخص واحد کے قول پرفتو ہے دینا ہر شے میں اس کے قول کو ججت جان کراس کوفقل کرنا اور اس سے مذہب پر تفقہ حاصل کرنا، یہ يهلے لوگوں كا طريقه نه تھا۔ پچھلے دور كے عوام كابيد ستورتھا كه وضوعسل،نماز، زكو ة،روزه، جج، نكاح، بيج اور دوسر بروزمره كے پیش آنے والے أمور كے احكام كواينے آباؤا جداد اور اينے شهر کے اساتذہ ہے کیھتے تھے۔اور جب کوئی نیاوا قعہان کو پیش آتا تھا تو مفتیوں کی طرف رجوع کرتے تھے، جاہے وہ مدینہ کے مفتی ہوں یا کوفہ کے، وہ ان کے فتووں برعمل کرتے تھے۔ (باقی)ان میں سے خواص لوگ جو کہ حدیث کے اصحاب وحامل تھے اور جاننے والے تھے، وہ ان مسائل میں جواحادیث اور آثار سے واضح طور پرمعلوم ہوتے تھے۔صرف شارع علیہ السلام کی تقلید کرتے تھے اور جہاں ان کے بارے میں اُٹھیں واضح حدیث نہلتی تھی وہ ان میں دوسرے ائمہ کے اقوال اور آراکی اس وقت تک پیروی کرتے جب تک ان کو حدیث سے ان کے متعلق کوئی واضح دلیل نبل جاتی ۔خواص میں سے جولوگ تخر بھے مسائل کے اہل ہوتے تھے، وہ فقہا میں ہے کسی فقیہہ کے قول منصوص یا بصورت عدم قول منصوص ،اس کے بتائے ہوئے قواعد پرمسائل کی تخ ت<sup>بح</sup> کرتے ہتھے۔

نعض اہلِ کشف ایسے بھی گزرے ہیں کہ جب لوگوں نے (فقہا کے ) مذاہب کی تقلید کو اختیار کیا تو وہ کسی ایک مذہب کی پابندی کے خلاف تھے، جیسے کہ شنخ ابن عربی، اُنھوں نے فقو حات مكيه اورائي دوسرى تاليفات ميں لكھا ہے كہ بندہ اپنے (فكرى) ارتقاكدوران ان لوگوں كے مقامات سے گزرتا ہے جوفقہا ميں سے كى ايك مذہب كى پابندى كرتے ہيں۔ وہ اپنے اس ارتقا ميں اس منبع اور سرچشمہ كو پاليتا ہے جہاں سے مقلد كے امام نے اپنے اتوال عاصل كيے تھے۔ وہاں وہ ديكھا ہے كہ جميع ائمہ كے اقوال اس ايك ہى سمندر سے چلو بحرتے ہيں۔ (اليى حالت ميں) اس سے كى ايك مخصوص مذہب كى پابندى اور تقليد چھوٹ جاتى ہواں وہ وہ اپنى سابقہ رائے كے خلاف سب مذاہب كو كيساں اور مساوى خيال كرتا ہے، (اہلِ مكاشفہ ميں ہے) بعض اس ليے (كسى خاص فقہى مذہب كى) پابندى كرتے ہيں تا كہ عوام ميں مكاشفہ ميں ہے بعض اس ليے (كسى خاص فقہى مذہب كى) پابندى كرتے ہيں تا كہ عوام ميں اس ليے وہ اس كى تقليد كو اختيار كر ليتے ہيں۔ اس ليے وہ اس كى تقليد كو اختيار كر ليتے ہيں۔

بعض نقادعلما ایسے بھی گزرے ہیں ڈکھا پے عمل میں یا دوسروں کے لیے فآوی دیے میں کسی خاص مذہب کے بابندنہ تھے جیسے کہ ابو محمد جوینی۔ اُنھوں نے محیط نامی ایک کتاب کھی ہے جس میں اُنھوں نے کسی ایک مذہب کے اقوال کا التزام نہیں کیا۔ اس روایت کوشنخ جلال الدین سیوطی اور شنخ عبدالوہا بشعرانی نے ایک ایسی جماعت سے فتل کیا ہے جس کا احصامشکل الدین سیوطی اور شنخ عبدالوہا بشعرانی نے ایک ایسی جماعت سے فتل کیا ہے جس کا احصامشکل ہے کہا کڑ فقہا کسی ایک مذہب کے پابند ہوتے تھے۔

ہے۔ میں کا رہا کہ اس قیم کے (فقہی) اختلاف نے قوم کوخوف زوہ کر دیا اور بعض کو بعض ہے ہم حال علما کے اس قیم کے اقوال کے انکار پراکسایا اور پھراس کے متعلق نبی تیک ہے ہے کوئی صریح تھم بھی مروی نہیں جس کی طرف کہ رجوع کیا جائے ۔ یہ لکھنے کے بعد شاہ صاحب تحدیث نعمت کے طوپر فرماتے ہیں:

''میرے اُوپر اللّٰہ کی بوئی نعمتوں ہے ایک بوئی نعمت بیہ ہے کہ مجھ پر یہ منکشف ہوا کہ شارع علیہ السلام نے ہمیں ایسے دوعلم عطا فرمائے ہیں جو احکام کے لحاظ ہے ایک دوسرے ہے متمایز اور مراتب ہیں متغایر ہیں۔ ایک علم مصالح ومفاسداور دوسر اعلم شرائع وحدود اور میں ان دونوں کو گویا اپنی آنکھوں ہے دکھے دہا ہوں۔ یہ وہ صاحب شرف علم ہے وحدود اور میں ان دونوں کو گویا اپنی آنکھوں ہے دکھے دہا ہوں۔ یہ وہ صاحب شرف علم ہے دمیں کی طرف جھے ہے پہلے کئی نے سبقت نہیں کی اور مذکری نے اس کے اُصول اور فروع

كوبيان كيااورنداس يرمسائل كول كيا-"

''میرے اُوپراللّٰد کی بڑی تغمتوں میں سے ایک نعمت یہ بھی ہے کہ جادہ تو یمہ کے ضبط ور تیب کے بعد مجھ پرفقہا کے اختلاف کے اسباب کا بھی انکشاف ہوا۔ جادہ تو یمہ کی طرف بعض ایسی تفاصیل اور تفریعات میں اشارہ کر چکا ہوں جو کہ مقدمات کلتے میں محصور اور مضبوط ہیں۔ جس نے ان کو سمجھا اور اُن پریقین کیا، وہ مواضع اختلاف کے سمجھنے میں لیت ولعل نہیں کرے گا اور جادہ تو یمہ کوانی آنکھوں کے سامنے ستقل طور پر محمثل پائے گا۔ وہ تفاصیل کو ایک ضروری اُمر خیال کرے گا کہ طریقہ نبوت (ملت) کو اس کے ماخذ اور منبع سے لینے والوں کے ہم کے اختلاف سے (تفاصیل کا) یہ اختلاف بیدا ہوا ہے۔''

بعدازاں شاہ صاحب ای کتاب میں اختلاف کے چار منازل کواس طرح بیان فرماتے ہیں: ''میرے لیے میلم منکشف ہوا کہ اختلاف کے چار منازل ہیں۔

(۱) اختلاف مردود جس کے قائل اور پیروکارکومعاف نہیں کیا جائے گا فقہ کے مدوّنہ ندا ہب اربعہ میں بیاختلاف قلیل الوجود ہے۔

(۲)اختلاف .....اس کے قائل کو تب تک معذور سمجھا جائے گا جب تک کہ اس ' اختلاف کے خلاف اس کوکوئی صحیح حدیث نہ پنجی ہوشچ حدیث بہنچنے کے بعد (بھی اگر وہ اس پر اُڑار ہا)وہ معذور نہیں ہے۔

(٣) اختلاف مقبول، جس میں شارع علیہ السلام نے دونوں باتوں کا اختیار دے رکھا ہو، جیسے قرآن مجید کوسات حروف سے پڑھنا۔

(۳) ایبااختلاف جس کے بارے میں ہم نے شارع علیہ السلام کے بعض اقوال سے اجتہاد اور استنباط کے طور پر سمجھ رکھا ہے کہ اس کے دونوں اطراف مقبول ہیں۔ اور انسان کوان میں ہے کی ایک پڑمل کرنے کے لیے مکلف بنایا گیا ہے ، لیکن یہ بھی اپنے تکم میں مطلق نہیں ہے بلکہ اجتہاد اور ظن تا کیدی اس کی تقلید کے لیے ضروری ہے۔ اس قتم کے کی علوم پر سے میرے لیے پردہ اُٹھایا گیا۔ اور مجھے یہ بھی بتایا گیا کہ ہرا یک اس قتم کے کی علوم پر سے میرے لیے پردہ اُٹھایا گیا۔ اور مجھے یہ بھی بتایا گیا کہ ہرا یک اس قتم کی نہ جب میں ظاہر اور شاذ دونوں ہیں۔ امام ابو حنیفہ کے ند جب میں ظاہر الروایة

وہ ہے جس کواُصول خمسہ نے جمع کیا ہواوراما محمہ نے بھراحت سے کہا ہوکہ بیام ابوطنیفہ
کا ند ہب ہے یا اس پران کا اعتماد رہا ہے۔امام مالک کے ند ہب کا ظاہر الروابیة وہ ہے
جس کی ابن قاسم نے صراحت کی ہو یا مدق نہ میں (اس کے متعلق) بیرائے پائی جائے
کہ بیامام مالک کا وہ قول ہے جس پران کا اعتماد رہا ہے۔امام شافعی کے ند ہب کا ظاہر
الروابیة وہ ہے جس پرشخین یعنی رافعی اور نووی دونوں نے اعتماد ظاہر کیا ہو۔اور یہ
صراحت کی ہو کہ بیشافعی کا مذہب ہے اور اُن کا مشہور اور معمول بہ قول ہے۔ان کے
سوااگر کوئی روایت غیر مشہور لوگوں سے یا ایسے لوگوں سے ملے جوان ائمہ کے مذا ہب
پرعبور نہیں رکھتے تو وہ شاذ روایت کہلائے گی۔

اسى طرح شريعت مصطفوية كي صاحبها الصلوة والتسليمات كي دونتميس ہيں۔ ظاہراور شاذ، ظاہر شریعت کے لیے چند مراتب ترتیب دیے گئے ہیں۔(۱)اقویٰ یعنی سب سے قوی ترتودہ ہے جو قرآن مجید کی نص میں اس طرح یائی جائے کہ اس کے سمجھنے میں کوئی خفانہ ہو۔ (۲) دوسرے مرتبے پر ظاہر شریعت وہ ہے جُوا حادیث مستفیضہ صحیحہ سے ماخوذ ہواور بیاحادیث صحیح بخاری، صحیح مسلم نیتا پوری اور مقطا امام ما لک میں اس طرح مروی ہول کان میں تعارض نہ ہواور روایات کے الفاظ اختلاف فاحش سے مبراہوں ،اس سے میری مرادیہ ہے کہان میں جارشرائط پائے جائیں۔وہ اپنے معنی اور مراد میں واضح ہوں۔اہلِ لسان پران کا مطلب بوشیدہ نہ ہو۔ اور وہ مشہور روایت ہول جنھیں صحابہ میں سے تین یا تین سے زیادہ نے روایت کیا ہو۔ پھر ہر طبقے میں ان کے راوی بڑھتے گئے یہاں تک کہ حفاظ حدیث اور نقاد فقہا کا طبقہ آگیا۔اور وہ ان ہے راضی ہوئے اور اُن کے قائل ہوئے اور وہ احادیث ان تین کتابوں میں مروی ہوں، کیونکہ ان نتیوں کتابوں کی اسلام میں وہ شان ہے جو دوسری کتابوں کی نہیں ہے۔اورعلمائے حدیث وفقہ کے ہاں ان کتابوں کی وہ مقبولیت ہے جودوسری کتب کی نہیں اور اُن کتابوں کی وہ صحت ہے کہ اس جیسی صحت دوسری کتابوں میں نہیں دیکھی گئی۔ کت حدیث کی ان نتیوں کتابوں کے ساتھ قوم کو جواہتمام رہاوہ دوسری کتابوں کے

زوردیا گیابیالیی بات ہے جس سے صرف وہ نا آشنا ہوسکتا ہے، جو تو م کے مدارک سے اجنبی ہومزید یہ کہ احادیث نبویہ میں تعارض نہ ہو، ان کتابوں میں خاص طور پرآپس میں کوئی فکراؤنہ ہو۔ امام مالک سے (کسی مسلم میں) اس طرح منقول ہونا کہ یہ بڑے بڑے صحابہ اور تابعین کا فہرہ ہے، جس پرز ماند نبوت سے لے کران (امام مالک) کے زمانہ تک اہلِ مدینہ کم کرتے آئے ہیں۔ (یہ بھی مذکورہ کتب کی روایت کے حکم میں ہے) پھراس پر شافعی ،احمد ، بخاری اور آئ ہیں صدیث اور فقہ کے (ائمہ) جامعین نے کوئی تعقب نہیں کیا بلکہ اس کو پہند کیا اور اس کے قائل ہوئے اور اس کی آئ خضرت بھی ہے مروی حجے یا حسن حدیث سے بھراحت تائید ہو،اگر چرآ حادا خبار سے ہی کیوں نہ ہو، یا اخبار کی دلالت یا اشارت سے تائید ہو۔ یا (اس سلسلے میں) صحابہ اور تابعین کی ایک بڑی جماعت کے آثار کو پیش کیا گیا ہو، یا کی واضح قیاس اور صحیح استنباط سے اس کو تو کی بنایا گیا ہو۔

سفیان توری کی روایت بھی امام مالک سے منقول روایت کے تھم میں ہے، کیکن امام مالک سے (کسی روایت کا) منقول اور مروی ہونا بیشتر اوفق ہوتا ہے، دوسروں سے منقول روایات کا یہ پاینہیں۔مشہور کتبِ حدیث میں اگر کوئی شیح یاحسن حدیث مروی ہواوراسے جس طرح روایت کیا گیا ہے، اس سے جمت قائم ہوئی اور فقہا کی ایک جماعت کا اس پڑل رہا۔ یاوہ حدیث سے جماعت کا اس پڑگل رہا۔ یاوہ حدیث سے جماعت کی ایک جماعت نے شہادت دی تو یہ بھی اس امام مالک کی روایت کے تھم میں ہے۔

یہ سب آنخضرت اللے کی ظاہر شریعت اور آپ لیک کے سنن کا جادہ تو یمہ ہے، جس کا صاحب رُشد وہدایت ہونااس قدر ظاہر وباہر ہے کہ جوبھی اس کا مخالف ہوگا اس کا قول مردود سمجھا جائے گا پس اگر وہ اس حالت میں نص قر آنی یا مشہور حدیث کی مخالفت کررہا ہے، یا اجماع اور جلی قیاس کے خلاف جارہا ہے، تو وہ معذور نہ ہوگا اور اگر کسی دوسری دلیل کی مخالفت کررہا ہے تو وہ اس وقت تک معذور سمجھا جائے گا جب تک کہ اس کوکوئی تھے حدیث نہ پہنچا ور حجاب نہ اُٹھ جائے ، خفا اور حجاب کے اُٹھ جائے گا جب تک کہ اس کوکوئی تھے حدیث نہ پہنچا ور حجاب نہ اُٹھ جائے ، خفا اور حجاب کے اُٹھ جائے کے بعد اس قول کے مقلد اور پیروکار کو

معاف نہیں کیا جائے گا۔اس مقلد کو یہ کہنے کا حق نہیں پہنچتا کہ میں حدیث پڑمل نہیں کروں گا اوراپنے امام کے قول پڑمل کروں گا جا ہے اس کے خلاف کوئی سیحے ہی دلیل ہی کیوں نہ ہو۔ اب تجھ پرلازم ہے کہ جب شریعت کے احکام اس طرح تیرے پاس ثابت ہوکر آ جا کیں وتم ان میں اچھی طرح غور کرو۔ تا کہتم ان کوان کے غیر سے جدا کرسکواور وہ تیری آنکھوں کے

سامنے ممثل اور تیرے دل میں منقش ہوں ، پھر تجھے ان کومضبوطی سے پکڑنا اور اپنے ہاتھوں سے مضبوط تھا منا جا ہے۔ اس میں اگر کوئی مخالف بھی ہوتو اس سے ہوشیار رہیں اور اس کی بات کی

طرف کان نہ لگائیں۔

اس جادہ قویمہ کے اثبات کے بعد بعض اسباب کی بنا پراگر بھی اختلاف ہو، تو ایک حالت میں وہ قول جو کہ ماخذ کے قریب ہواور اس میں ظاہراً کوئی کوتا ہی نہ پائی جائے اس کا ہرگز انکار نہ کیا جائے ، بلکہ ایسا قول قبول کرنا چاہیے۔ اس طرح جادہ قویمہ کو ایک مذہب بنا کیں۔ اس سلسلے میں مختلف اقوال سے چٹم پوٹی کریں اور شریعت مجمد سے کے جادہ قویمہ سے ایک رتی بھی باہر نہ جا کیں۔ اس جادہ قویمہ سے نکلنے کی مثال ہے وضو میں پاؤں پر مسح کرنا، نکاح متعہ کو جائز تصور کرنا، مسکر شراب کے لیل مقدار کو حلال سمجھنا، گدھوں کو حلال جاننا اور یہ کہنا کہ وقت ظہر سایہ اصلی کے نکالنے کے بعددومثل ہے۔

جادہ تو یمہ کو تعلیم کرنے کے بعداختلاف ٹرنے کی مثال علما کاروزوں میں زوال کے بعد مسواک کرنے کا اختلاف ہے، یا یہ کہ نماز کو سب حسانك السلّہ ہے سے شروع کیا جائے ۔ یا وجہ سے وجہ سے میان دونوں میں سے کسی سے بھی نہیں ۔ اور تشہد میں ابن مسعود گل تشہد پر دھنی چاہیے یا ابن عباس کی یا ابن عمر کل ۔ پھرا گرتمھاری ہمت بلند ہے اور تم تقوی میں قوی ارادہ رکھتے ہو، تو ان تفاصیل کو واضح کتاب ظاہر سنت اور اہل علم کے عمل اور قیاس قوی برپیش کرو۔ مختلف احادیث میں تطبیق کرو، محدثین کی کتابوں میں جو اخبار صححہ، حسنہ یا ضعیفہ مروی ہیں، ان کا متحسیں تتبع کرنا چاہیے ۔ اور اُن میں سے اقوی اوراحوط کو اختیار کرنا چاہیے ۔ ورنہ تمھار اور جدایک عام سلمان سے اُور نہیں ہوگا۔



# فکرولی اللهی کی اہمیت ہے جے تناظر میں

حال میں پاکستان اور ہند وستان دونوں ملکوں میں حضرت شاہ ولی اللہ اور اُن کے خانوادہ علمی سے غیر معمولی شغف پیدا ہور ہا ہے۔ان کی کتابوں کے اصل متون شائع کیے جارہے ہیں۔بعض کے اُردوتر جے بھی ہو چکے ہیں۔اس سلسلے کے بزرگوں پرعلمی ودینی رسائل میں تحقیقی مضامین حبیب رہے ہیں۔اور کئی جگہوں میں شاہ ولی اللہ کی کتابوں کو با قاعدہ پڑھایا جانے لگاہے۔مزید برآں برصغیرسے باہر دوسرے مسلمان ملکوں کے علما اور بورپی اور امریکی اہلِ قلم کی بھی شاہ صاحب کی طرف خصوصی توجہ ہور ہی ہے اور وہ بھی مسلمانان پاک وہند کے اس سب سے بڑے عالم دین اور مفکر سے متاثر ہیں اور اُن کا تحقیقی مطالعہ کرنا جا ہے ہیں۔ شاه ولى الله كى عظيم شخصيت علوم قل وعقل دونوں كى جامع تقى علوم حديث كے فروغ ميں ان کی اور اُن کے جانثینوں کی مساعی جس طرح بارآ ورہوئیں۔اس کا ملی نبوت برصغیر کے وہ لا تعداد دینی مدارس ہیں جہاں بڑے ذوق وشوق سے علم حدیث کے درس ہوتے ہیں۔اوراس سرزمین میں صدیث کا عام چرجا ہے۔ حضرت شاہ صاحب کی تجدید کا پیا ایک پہلو ہے اور اگر چہ برا اہم مہی، لیکن بیان کی تجدید عمومی کا کلی نمائندہ نہیں۔ شاہ صاحب ایک محدث ہونے کے ساتھ ایک مجہ تدفقہ یہ بھی تھے۔اور معرفت وحکمت میں بھی ان کی بڑی عمیق اور وسیع نظر تھی ، نیز وہ اجتماعیات کے عالم تھے۔ آج ضرورت شاہ صاحب کی تجدید کے ان پہلوؤں کو اُجا گر کرنے اور اُن ہے رُشد وہدایت حاصل کرنے کی ہے۔

بات ہے کہ آزادی سے پہلے پاک وہند کے مسلمانوں کے مسائل کی نوعیت اور تھی۔
ہات ہے کہ آزادی سے پہلے پاک وہند کے مسلمانوں کے مسائل کی نوعیت اور تھی۔
اُس وقت اِن کی دینی سرگر میاں بیشتر عبادات اور تعلیم وتعلم تک محدود تھیں اور ملکی سیاسیات اور
اس سے متعلقہ معاملات میں اگروہ بحیثیت مسلمان کے حصہ لیتے تھے، تو اس کی نوعیت زیادہ
تر جدوجہد کی ہوتی ۔اور اُن دوائر میں اُنھیں بہت کم کوئی مثبت چیز پیش کرنے کی ضرورت پڑتی

تھی۔ ان کے دلول میں اُن دنوں اسلامی حکومت، اسلامی معاشرت، اسلامی معیشت اور اسلامی ضابطہ حیات کو بروئے کار لانے کے خیالات اور جذبات تصاورا کثر ان کی زبانوں سے تو می وہلی مطالبات کی شکل میں اُنھی کا اظہار ہوتا تھا۔ لیکن اب آزادی کے بعد صورت حال بالکل بدل گئی ہے۔

جہاں تک پاکتان کا تعلق ہے، مسلمانوں اور اُن کی حکومت دونوں پر بیذ مدداری عائد ہوتی ہے کہ وہ اسلامی حکومت، اسلامی معاشرت، اسلامی معیشت اور اسلامی ضابطہ حیات کے تصورات کو عملی شکل دیں اور پھریے عملی شکل اس نوعیت کی ہو کہ وہ دین اسلام کے بنیادی تقاضوں کو بھی پورا کرے، تیرہ سوسال کے ملی تسلسل کو بھی قائم رکھے اور اس کے ساتھ ساتھ عہد حاضر کی جو ضرور تیں ہیں اور پاکتان کے بحثیت ایک معین مملکت کے جو خصوصی مسائل ہیں، یملی شکل ان سے بھی عہد برآ ہونے کے قابل ہو۔ یہ سئلہ ظاہر ہے بڑا مشکل اور پیچیدہ ہے اور اس فقم کے مسائل کو حل کرنے میں بہت سے اسلامی ملک جو ہم سے پہلے آزاد ہوئے، کافی فقم کے مسائل کو حل کرنے میں بہت سے اسلامی ملک جو ہم سے پہلے آزاد ہوئے، کافی فقم کے مسائل کو حل کرنے میں بہت سے اسلامی ملک جو ہم سے پہلے آزاد ہوئے، کافی فقو کریں کھا چکے ہیں۔ اور اب تک اُنھیں ''دراہ وسط''نہیں مل سکی۔

یہ مسئلہ لینی اپنے ان اسلامی تصورات کو موجودہ حالات میں عملی شکل دینے کا مسئلہ جس سے اس وقت ہم دو بیار ہیں ، کھوس اور مثبت حل چا ہتا ہے۔ سیاسی غلامی کے زمانے میں تو اس بارے میں نعروں سے کام چل جایا کرتا تھا۔ لیکن اب جب کہ ملک کے نظام کو تو ڑنے اور بنانے کا اختیار خود ہمیں مل گیا ہے ، نعروں کے بجائے ہمیں ان نعروں کا بدل عملی کے اظ سے تلاش کرنا ہے۔ اس میں جتنی تا خیر ہوگی ہماری قومی زندگی کی ذہنی اُلجھنیں اور بڑھیں گی اور اجتماعی فافتار اور زیادہ ہوگا۔

اس مسئلے سے طرف کے لیے ہمیں یقیناً جدیداور قدیم، ونوں مکا تب علم وفکر کی طرف رجوع کرنا ہوگا۔ اب جہاں تک قدیم مکتب علم وفکر سے استفادہ کا تی ہے ہمارے خیال میں اگر ہم شاہ ولی اللہ کی تعلیمات کو اس کے لیے واسطہ بنائیں اور اس میں ان کی روشن کی ہوئی شمع علم سے کام لیں، تو ہمارے لیے اس مسئلے کا متوازی اور شیح حل تلاش کرنا قدرے آسان ہوسکتا

ہے۔ کیونکہ شاہ صاحب قدیم مکتب علم وفکر سے تعلق رکھنے کے باوجود نسبتاً جدید ہیں، پھردہ صرف محدث ہی نہیں بلکہ مجہدفقہ بھی ہیں۔اس کے علاوہ وہ عالم اجتماعی ہیں، حکیم ہیں اور حکیم کی ان میں فکری ہمہ گیریت ہے۔

آج پاکتان میں وہ اسلامی عزائم، جواس مملکت کو وجود میں لانے کے محرک ذبنی بے متھے صرف اسی صورت میں مملی جامہ پہن سکتے ہیں اگر ہم شاہ ولی اللہ کی فکری ہمہ گیریت، ان کے فقہی اجتہا داجتماعی شعور اور سب سے زیادہ ان کا زندگی اور زندگی سے تعلق رکھنے والے شعائر وقوانین کے بارے میں جو تاریخی ارتقا کا بنیادی تصور ہے، اسے ابنا کیں اور اس کو شعل ہدایت بنا کراہے مسائل کا حل تلاش کریں۔ اس کا نام حکمت ولی اللہی ہے۔

اس میں شک نہیں کہ یہ حکمت ولی اللہی آج ہے دوسوسال قبل ایک خاصل قتم کے ذبی وعلمی واجعاعی ماحول میں مدوّن کی گئی تھی، چنانچہ اس میں اُس ماحول کے بعض اثرات کا ہونا فطری ہے۔ ظاہر ہے اب وہ ماحول نہیں رہا۔ اور اس کے بجائے ہمیں ایک مشینی ماحول سے فطری ہے ۔ ظاہر ہے اب وہ ماحول نہیں رہا۔ اور اس کے بجائے ہمیں ایک مشینی ماحول سے سابقہ پڑر ہا ہے جس کے نصرف مظاہر شاہ صاحب کے ماحول سے مختلف ہیں۔ بلکہ اس کے نقط نظر سے تقاضے بھی اس سے مختلف ہیں ہمیں شاہ صاحب کی اس حکمت کا موجودہ ماحول کے نقط نظر سے سے بدایت حاصل کر سکتے ہیں۔ اور ہم اس سے مدایت حاصل کر سکتے ہیں۔

کسی مثبت فکر کوجس کی کہ جڑیں دور تک زمین میں ہوں اور اس کی اپنی ایک مسلسل ومر بوط تاریخ بھی ہو، اپنائے بغیرا گرایک قوم کا قافلہ نگ را ہوں پر چلتا ہے تو اس کا إدھراُ دھر بہک جانا اور افراط و تفریط کا شکار ہوجانا بہت آسان ہوتا ہے۔ اگر ہمیں ان لغز شوں سے بچنا ہے تو حکمت ولی الہی کو اپنا فکری محور بنانا ہوگا۔

ایک عظیم فکراوروسعت پذیر دعوت کی سامتیازی خصوصیت ہوتی ہے کہ اس کی کئی جہتیں اور متعدد چینے جینے ہیں، جن میں ہرایک کی اہمیت اور افادیت جیسے جیسے زمانہ گزرتا ہے، اس کے متعدد چینے بیں، جن میں ہرایک کی اہمیت اور افادیت جیسے جیسے زمانہ گزرتا ہے، اس کے حالات کے مطابق نمایاں ہوتی ہے۔ بے شک ان جہوں اور حیثیتوں کی نوعیت ایک دوسرے حالات کے مطابق نمایاں ہوتی ہے۔ بے شک ان جہوں اور حیثیتوں کی نوعیت ایک دوسرے

ے مختلف ہوتی ہے، لیکن بیالک دوسرے سے متضاد ہیں ہوتیں اور ایک عظیم فکر اور وسعت پذیر دعوت ان سب کی حامل ہوتی ہے بالکل ایسے ہی جیسے ایک پہلو دار ہیرا ہوتا ہے، جس کا ہر پہلوا پی ایک الگ شعاع دیتا ہے۔

فکرولی اللہی کا شار بھی دُنیا کے ان عظیم فکروں میں سے کرنا چاہیے۔ برصغیر کی گزشتہ دو سوسال کی اسلامی تاریخ میں اس فکر کی مختلف حیثیتیں مختلف شکلوں میں ظہور پذیر ہوئی ہیں۔ معلوم ہوتا ہے خود حضرت شاہ ولی اللّہ کو بھی اپنی فکری دعوت کی اس خصوصیت کا حساس تھا۔ چنا نچہ اُنھوں نے فرمایا ہے کہ ہماری اولاد کے پہلے طبقے میں تو علم حدیث بھیلے گا اور دوسرے طبقے میں علم حکمت کی اشاعت ہوگی۔

السد حیسہ کے پچھلے شارے ہیں مولا ناعبید اللہ سندھی مرحوم کا ایک مضمون چھپاہے، جس میں شاہ ولی اللہ کی فکری تحریک کے ارتقا پر بحث کی گئی ہے۔ مولا نا مرحوم کا اپنا ایک مخصوص نقطہ نظر تھا اور ظاہر ہے اس مضمون میں تحریک ولی اللہی کو اس نقطہ نظر سے دیکھنے کی کوشش کی گئی ہے چنا نچے ضرور کی نہیں کہ اس ضمون میں جن نتائج پر مولا نا مرحوم پہنچے تھے ان سے سب کا اتفاق ہو۔ کہ کو یک لیک نیاں بہاں ہم ایک بات کا ضرور اثبات کریں گے اور ہماری مید دلی آرز و ہے کہ تحریک ولی اللہی کے بارے میں اسے ایک بنیا دی نقطہ قر ار دیا جائے۔ اور وہ میہ جسیا کہ مولا نا سندھی نے اس مضمون میں لکھا ہے۔ ہم امام ولی اللہ کے علوم میں نقل عقل کشف کے تطابق کو مابہ الا متیاز مانتے ہیں۔ اور میہ کہ امام ولی اللہ کے بعد اس در جے کا کامل ہم فقط امام عبد العزیز کو مابہ مانتے ہیں۔ جن میں میہ تنوں کمالات جمع تھے۔ اس سلسلے میں مولا نا سندھی نے اس رُ بچان پر مانتے ہیں۔ جن میں میہ تنوں کمالات جمع تھے۔ اس سلسلے میں مولا نا سندھی نے اس رُ بچان پر میں تقید کی ہے، جس میں غلوکی حد تک امام عبد العزیز سے انکار پایا جا تا تھا۔

ہمارے نزدیک آج جو حالات ہمیں در پیش ہیں اور جن مسائل سے ہمیں اس وقت عہد پر آ ہونا پڑر ہا ہے ان کا یہ تقاضا ہے کہ ہم اس نقطے پر خاص طور سے زور دیں۔ اور ولی اللہی تحریک کے ضمن میں امام عبد العزیز کی جامعیت ہمارے پیش نظر رہے۔ ملت میں وسیع تر اتحاد کا یہی ایک ذریعہ ہوسکتا ہے۔

مملکت پاکستان کا ایک دور وہ تھا، جب کہ اس کا قیام عمل میں آیا۔ اس وقت سب کوششیں اس امر پرمرکوز تھیں کہ بیاسلامی مملکت جو ہزاروں مخالفتوں کے بعدوجود میں آئی تھی اوراس کے بعد بھی اس کے مخالف اسے ناکام بناکراس کوختم کرنے کے دریے تھے۔ اسے کس طرح ان کی دست برد سے محفوظ رکھا جائے۔ خدانے کیا بیم ملکت جو برصغیر کے مسلمانوں کی ہی اُمنگوں اور اسلام کے ساتھ ان کی گہری جذباتی و رُوحانی شیفتگی کا ایک عملی مظهر تھی، ان تمام مخالفتوں برغالب آئی اور جس طرح اس کا قیام میں آنا ایک تاریخی اعجاز تھا، اسی طرح بے شاراندرونی مخالفتوں برغالب آئی اور جس طرح اس کا قیام میں آنا ایک تاریخی اعجاز تھا، اسی طرح بے شاراندرونی مشکلات اور شدید بیرونی مخالفتوں کے باوجوداس کا ایک مختصری مدت میں قیام کے دور سے گزرکر مشکلات اور شدید بیرونی مخالفتوں کے باوجوداس کا ایک مختصری مدت میں قیام کے دور سے گزرکر استحکام کے دور میں داخل ہوجانا اعجاز سے کم نہ تھا۔

اس دورِاستحکام میں بیشتر توجہ یا تو بین الاقوامی سیاسیات میں مملکت پاکستان کے مقام کو معین کرنے اور اس کے سیاسی موقف کی تحدید کی طرف رہی اور آج کی و نیا میں کسی ملک کے استحکام میں بیہ مرحلہ بنیادی ضرور تول میں سے ہے۔ یا ملک کی معاثی ترقی اور اس کی صنعتی وزرعی تعمیر برزور دیا جاتا رہا۔ خدا کے فضل سے اس وقت پاکستان اپنے مادی وسائل کے لحاظ سے اور اپنی بساط کے مطابق استحکام کے اس درج پر پہنچنے میں کا میاب ہوگیا ہے، جس کا وہ مستحق ہے وہ جہال اب معاشی طور پر اپنے یاؤں پر کھڑا ہوگیا ہے، جس کے بارے میں پہلے غیر تو غیر اپنے جس کے بارے میں پہلے غیر تو غیر اپنے بھی شک وشبہ کا اظہار کیا کرتے تھے، وہاں اس نے سیاسی عالم میں بھی ایک ایسامتام حاصل کرلیا ہے، جہال سے وہ مشرق ومغرب کے ملکوں سے ایک برابر کی حیثیت سے بات کرسکتا ہے۔

قیام اور استحکام کے بعد ایک مملکت جن مقاصد کی حامل اور نظریات کی دائی ہوتی ہے اور یہی دلیل اس کا معنوی و جو دہوتا ہے، اس کی توسیع کا جے انگریز کی میں Projection کہتے ہیں دور آتا ہے۔ ایک مملکت کے مادی و جو د کے ساتھ ساتھ اس کا معنوی و جو دایسے ہی ضرور ک ہوتا ہے جیسے آدمی کے بدن میں سوچنے والے دماغ کا ہونا ضرور کی ہے۔ پاکتان قیام اور استحکام کے دور کے بعد اب اپنے معنوی و جو دکی توسیع کے دور میں داخل ہوڑ ہا ہے اور اسے

لامحالہ اس دور کے لوازم کو پورا کرنا ہوگا۔ بیراس کے لیے اتناہی لازی ہے جتنا اس کا استحکام لازی تھا۔

ظاہرہے پاکستان کے اس معنوی وجود کی اساس اسلام ہے۔اور پا بستان کو نہ صرف اس کے اُصول ومبادی اور اس کی تعلیمات کو ابنی قومی زندگی میں سمونا ہے، بلکہ اس سمونے کا اس کا اپنا جو مخصوص طریقہ کار ہوگا ،اسے اس کو دوسر ہے کوسا منے بھی پیش کرنا ہوگا۔ یہی اِس کے معنوی وجود کی توسیع ہوگی۔

اسلامی حکومت، اسلامی معیشت، اسلامی معاشرت اور اسلامی ضابطہ قانون کے بارے میں ہمارے ہاں جو بحثیں ہموتی رہتی ہیں اور بعض حلقوں کی طرف ہے انھیں عملاً نافذ کرنے کے جومطالبے ہورہے ہیں وہ حقیقت میں پاکستان کے اسی معنوی وجود کا اثبات اور اس کی توسیع کی کوشش ہے۔

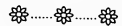
اس میں شک نہیں کہ پاکستان کی تو می زندگی کے ہر پہلوکواسلامی اُصول ومبادی ہے ہم آہنگ کرنے کی ضرورت ہے اور بیخوش کی بات ہے کہ حکومت کواس ضرورت کا پورااحساس ہے اور وہ اس بارے میں مناسب اقدام بھی کررہی ہے لیکن اس سلسلے میں ہم بیعوض کریں گے کہ گوتو می زندگی کا ہر پہلوا پی جگہ بڑا اہم ہا اور اسے ہمیں بقینی طور پراسلامی اُصولوں ہے ہم آہنگ کرنا ہوگا۔ لیکن جز وا ہر پہلوکو لینے سے پہلے بڑا اچھا ہوا گرہم پاکستان کی آکندہ تو می زندگی کے متعلق جے ہم بروئے کارلانا چاہتے ہیں، پہلے ایک بنیادی جامع تصور متعین کرنے زندگی کے متعلق جے ہم بروئے کارلانا چاہتے ہیں، پہلے ایک بنیادی جامع تصور متعین کرنے کی کوشش کریں تا کہ بیتصور فکری اساس کا کام دے جملہ تفصیلات کوخیال سے عمل میں لانے کے لیے ایک بھارت کا اگر پورانقشہ ذہن میں ہو، تو عمارت کی تعمیر میں بڑی آسانی رہتی ہے۔ کہ لیک ہارے خیال میں اس بنیادی جامع تصور کے تعین میں ہمیں حضرت شاہ ولی اللہ کی تعلیمات سے بڑی مدول سکتی ہے۔ شاہ صاحب نے جو پھی کھا ہے ہم بینیں کہتے کہ وہ سب تعلیمات سے بری مدول سکتی ہے۔ شاہ صاحب نے جو پھی کھا ہے ہم بینیں کہتے کہ وہ سب بھی کہ ان کی اپنے بزرگ جو پھی کھے تھے، کو انکار نہیں ہوگا کہ پہلے بزرگ جو پچھ کھے تھے، شاہ صاحب نے اس سے ستفادہ کر کے بعد والوں کے لیے اسلام کے اُصول ومبادی اور اس کی

تعلیمات اوراحکام کی ایک واضح شکل جھوڑی ہے جونسبتاً جدید ہے اور ہم اس کی طرف قدرے آسانی سے رجوع کر سکتے ہیں۔

شاہ صاحب کے بعداس دور کے ہمارے دوسرے بڑے مفکر علامہ اقبال ہیں، جنموں نے قدیم اسلامی افکار میں عہد حاضر کے علوم سے حاصل شدہ تجدید وتازگی پیدا کی۔ ادراس طرح ہمارے دینی سلسلہ فکر کو آگے بڑھایا آج ضرورت زمانے کے نئے تقاضوں اور پاکتان کی موجودہ ضرورتوں کوسامنے رکھتے ہوئے اس دینی سلسلہ فکر کی بنیاد پر اپنی مجموعی زندگ کے کم موجودہ ضرورتوں کوسامنے رکھتے ہوئے اس دینی سلسلہ فکر کی بنیاد پر اپنی مجموعی زندگ کے تمام لیے ایک جامع اسلامی تصور معین کرنے کی ہے، جس کے تحت ہماری قومی زندگ کے تمام پہلوؤں کی اسلامی اُصولوں پر تشکیل ہو سکے۔ ایک فکر ہی فی الواقع وہ نقشہ ہوتا ہے جس پر بائی عمارت کی تغیر کی جاسکتی ہے۔

ایک زنده اور زندگی بخش فکر جامز نہیں ہوتا، وہ زمانے کے ساتھ ساتھ آگے بڑھتا اور نگر چروں
اور نے رُبحانات کو اپنا تا جاتا ہے۔ یقیناً فکرولی اللہی پہلوؤں سے متفادتھا۔ اب اس کو اور آگے لے جانا ہوگا، تب ہی وہ نگی زندگی کو وجود میں لانے کا باعث ہوسکے گا۔ تعلیمات ولی اللہی کے سلطے میں جانا ہوگا، تب ہی وہ نگی زندگی کو وجود میں لانے کا باعث ہوسکے گا۔ تعلیمات ولی اللہی کے سلطے میں اس اکیڈی کی کہی دعوت ہے۔

[السر حیسم: جنوری + فروری + مارچ ۱۹۲۵ء/میا مضمون ۲ راقساط میں طبع ہوا۔]



# شاه ولى الله كى تاليفات برايك نظر

حكمت ولى اللهى كے نقط نظر ہے اسلام كو سجھنے اور علوم اسلامیہ کے مطالعہ كرنے كا جوملمی رُ جحان ولی اللہی فلیفہ کے سب سے بڑے علمبر دار اور داعی حضرت العلامۃ الاُ ستاذ عبید اللّٰہ سندهی کی مساعی جمیلہ سے شروع ہواتھا، وہ آ ہستہ آ ہستہ بڑھتے بڑھتے اب مستقل مکتبِ فکر کی حیثیت اختیار کرر ہاہے۔ ملک کے عربی ودینی مدارس میں، جدید کالجوں اور یو نیورسٹیوں میں شاہ صاحب کی تعلیمات اور تالیفات کے مطالعہ کرنے اور اُن پر تحقیقی مقالے لکھنے کا شوق ای سلسلہ کی ایک کڑی ہے اور بیا ایک بڑا خوش کن اُمر ہے، کیوں کہ اس سائنسی دور میں اگر دین اوراسلامی روایات کومحفوظ رکھنا ہے تو ہمارے خیال میں اس کے سوا کوئی جارہ نہیں کہ ولی اللہی فکر کی اشاعت عام ہو۔ پھر بیرایک ذریعہ بھی ہوگامسلمانوں کے مختلف فرقوں کوایک دوسرے سے قریب لانے اور اُن کے فروعی اختلافات کم کرنے کا۔ آج سارے عالم اسلام اور بالخصوص برصغیر کے مسلمانوں کی سب سے اہم ضرورت یہی ہے، کیکن ولی اللہی فلسفہ اور علوم کی تشریح اور مطالعہ کے بعد نتائج اخذ کرنے میں دور رَس نگاہ وسعتِ قلب اور اشداحتیاط کی ضرورت ہے، ورنهاس فلفه کے ذریعہ قوم کے زہنی انتشار اور تشتت سے نکلنے کی جوآخری اُمید اور سہارا ہے، وہ بھی ہاتھ سے جاتار ہے گا۔

ظاہر ہے کہ ایک عظیم مصنف، مصلح اور حکیم کو اپنی زندگی میں جن حالات اور اُدوار سے
گزرنا پڑتا ہے، ان کا اس کی تالیفات پر اثر انداز ہونالازمی اُمر ہے، حضرت شاہ صاحب
کوہمی اس مسلمہ قاعد ہے ہے مشنی نہیں کیا جاسکتا، اس لیے ضرورت اس اُمر کی ہے کہ آپ کی
تالیفات پر اس اعتبار سے نظر ڈالی جائے۔ ہمارے خیال میں آج تک اس موضوع پر تفصیل
سے پچھ نہیں لکھا گیا۔ اور غالبًا اس کا بڑا سب تو یہی ہوگا کہ برشمتی سے شاہ صاحب نے اپنی
کتابوں کے مقدموں میں سوائے معدود ہے چند کتابوں کے سنِ تالیف نہیں لکھا، حالانکہ اُس

دُور میں بینی بارھویں صدی ہجری میں موفین کی بیرعام عادت تھی کہوہ اپنی تصنیفات میں سن تالیف ضرور لکھا کرتے تھے،شاہ صاحب کے ایک عظیم معاصراور محقق عالم مخدوم محمد ہاشم ٹھٹوی (۱۱۰۴ مے ۱۱۱ه) کی کوئی شاذ و نا درتصنیف ایسے ملے گی جس میں سنِ تصنیف نہ دیا گیا ہو۔ ا پی سب کتابوں کے شروع یا آخر میں مخدوم صاحب نے سن تصنیف لکھا ہے۔ شاہ صاحب کا معاملہ اس کے بالکل برعکس ہے۔ان کتابوں کوچھوڑ کرجن میں شاہ صاحب نے سنِ تالیف کی تصریح فرمائی ہے، باقی کتابوں کے سنین تالیف اور ادوار کی تعین میں ہمیں پختہ قرائن اور اشارات ہی سے کام لینا پڑتا ہے اور اس کے بغیر اس بارے میں رائے قائم نہیں کی جاستی۔ لیکن قرائن آخر قرائن ہی ہوتے ہیں اور عین ممکن ہے کہ شاہ صاحب نے کوئی رسالہ کتاب ملاکھی ہولیکن بعد میں اس پر اُنھیں نظر ثانی کا موقعہ ملا ۔ اور اُنھوں نے بعد کے دور کی کسی بات یا تحقیق کااس میں اضافہ کیا ہو۔ بہر حال ہم نے اس خمن میں اپنی بساط کے مطابق تفخص اور تلاش میں کوئی کسراُ ٹھانہیں رکھی اور ہمارے پاس شاہ صاحب کی جملہ کتابیں جوموجود ہیں ان سب کو پڑھ کر پھران کی سنین تالیف کے متعلق کوئی رائے قائم کی ہے۔حضرت شاہ صاحب کی علمی زندگی کوئٹین أدوار میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔

تخصيل ملكات كادور

علامه اُستاد عبیدالله سندهی اس سے مراد لیتے ہیں عربی زبان کاسکھنا، منطقی اصطلاحات کا استعال کرنا، سوسائٹی کے رائج الوقت قانون لیعنی فقہ خفی کے متون وشر وح کا پڑھنا، اس قانون کے عقلی نظام لیعنی اُصول فقہ کا سمجھنا اور شکلمین کے متلف مکا تیب فکر اور اُن کے تقابلی قانون کے عقلی نظام لیعنی اُصول فقہ کا سمجھنا اور شکلمین کے متلف مکا تیب فکر اور اُن کے تقابلی مباحث سے شنا سا ہونا۔ یہ علوم وفنون اُن کے تصلی ملکات کا ذریعہ تھے۔[''امام ولی اللہ کی مباحث سے شنا سا ہونا۔ یہ علوم وفنون اُن کے تصلی ملکات کا ذریعہ تھے۔[''امام ولی اللہ کی حکمت کا جمالی تعارف'، شاہ ولی اللہ نمبر، الفرقان، ص ۲۳۵]

طلبت 16 جمال تعارف بالمراف با

مطابق ۱۱۳۳ه) میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ اس تمہید کے بعد اب ہم آپ کی تالیفات پر نظر فرائے ہیں: ڈالتے ہیں:

#### فرآن وعلوم فرآن

ا: فتخ الرحمٰن ( قر آن مجید کا فارسی ترجمه )

آغازتو سفر حرمین سے پہلے ہوا۔ البتہ اس کا اختتام سفر حرمین سے واپسی کے بعد آپ نے فرمایا۔ اس لحاظ سے ہم اس تالیف کو دونوں دوروں کا حاصل کہہ سکتے ہیں۔علامہ اُستاذ عبید الله سندهی اپنی مشہور تالیف التمہید لائمة التجدید میں فرماتے ہیں:

"وقد حعل الامام ولى الله قراة القرآن مع التدبر سنة لازمة، وكتب فتح الرحمٰن قبل محيئه الى الحرمين-[التمهيد لائمة التحديد، يناورروزگار كتاب سنرهى أدبى بورد حيررآ بادكا به تمام سے جيپ ربى ہے-]
"امام ولى الله نے تدبر كے ساتھ قرآن كى تلاوت كوسنت لازمة قرارديا ہے ۔ اور حين كى طرف آنے والے سے پہلے آپ نے فتح الرحمٰن كھى۔"

علامہ اُستاذی اس عبارت سے بظاہر تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ پورا ترجمہ سفر حرمین لیعن ۱۱۳۳ اور سے پہلے کا ہے۔ مگر فی الحقیقت الیانہیں ہے۔ فقع الدحمٰن کے فاری مقدمہ سے (جو کہاس حقیر راقم کی کوشش سے پہلی باراضح المطابع کراچی والوں نے شائع کیا) معلوم ہوتا ہے کہا گرچہاس کی تالیف کا آغاز سفر حرمین سے پہلے کا ہے لیکن اس کا اختیام سفر حرمین سے واپسی کے بعد ہوا ،مقدمہ کی عبارت ملاحظہ ہو:

ایس فقیر راداعیه این اَمر خطیر بخاطر ریختند، وخواه مخواه برسر آن آورند، یك چند در تفحص ترجمها افتادتا هر کرا که از تراجم غیر آن که بخاطر مقرر شُده است مناسب باید در ترویج آن کو شد، و کیف ماامکن پیش اهلِ عصر مرغوب نماید، در بعض تطویل محل یافت و دربعض تقصیر مخل هیچ یك موافق آن میزان نیفتاد لا جرم عزم تالیف ترجمه دیگر مصمم شد، و تسوید ترجمه زهرا وین برروئے

کار آمد بعد آزان سفر حرمین اتفاق افتاد، وآن سلسله از هم گسست بعد سالهائے چند عزیزے پیش ایس فقیر خواندن قرآن باتر جمه آن شروع کرد این صورت سلسله جنبان آن عزم شد، وبر سرآن آور دکه بقدر خواندن سبقاً سبقاً نوشته شود چون قریب تلث قرآن رسیده شدآن عزیز را سفرے پیش آمدو این تحریر در حیز توقف افتاد، بعد مدتے باز تقریبی پیدااشد ورگیر بار آن خطره پارنیه رایاد آورد و تاور تلث قرآن کشیده بود، چون للا کثر حکم الکل مقرر ات ببعض یاران گفته شد که آن مسوده راتبیض کنیدو آن ترجمه رامقرون بآیات قرآن نویسید تانسخه مستقل گردد، وآن یار سعادت مند روز عید الاضحی سنة خمسین بعد الالف والمائته در گردد، وآن یار سعادت مند روز عید الاضحی سنة خمسین بعد الالف والمائته در بیین شروع نمود، چون بیتیض بآخر تسوید رسید باز عزم را ابنعائے پدید آمدو بیتیض شروع نمود، چون بیتیض بآخر تسوید رسید باز عزم را ابنعائے پدید آمدو رمضان سنة احدی و خمسین " [مقدمه فتح الرحمٰن ، فاری مشمولة رآن مجیدمتر جم رمضان سنة احدی و خمسین " آ مقدمه فتح الرحمٰن ، فاری مشمولة رآن مجیدمتر جم را این ناشراصح المطابی کارخان بخیارت کتب کراچی]

ہوتا ہے،اس لیے بعض دوستوں سے بیکہا کہ اس مسودہ کوصاف کریں اوراس ترجے کو آیات سے ملا کر لکھیں تا کہ بیانہ مستقل ہوجائے۔اس سعادت مند دوست نے ۱۵۰ میں عیدالاضی کے روز اسے صاف کرنا شروع کیا۔اور جب بتین مسودہ کے آخر تک پینجی تو پھر سابق عزم میں بیجان بیدا ہوا اور مسودہ قرآن کے آخر تک ہوگیا، مسودہ کا اختیام اوائل شعبان میں ہوا اور بتین کا اختیام اوائل رمضان ۱۵۱اھ میں ہوا۔"

چنانچه حضرت اُستاذ [اپن مضمون] ''امام ولی الله کی حکمت کا اجمالی تعارف' میں فرماتے ہیں:

"شاه ولى الله صاحب نے متن قرآن كى حقيقت اپنے اشراق سے اس طرح معين كرلى مير كتاب بذات خود ايك كامل مكمل نصاب ہے اس پر اضافه كى كوئى ضرورت نہيں۔
ہندوستانى مسلمانوں كى زبان فارى تقى۔ ١٥ ااھيس آپ نے كتاب مجيد كا فارى ميں فقت حالے حالى الله على الله على الله على فارى ميں فقت الله حالى الله حالى الله على الله على فقت الله حالى الله على الل

"بعد ازان درسن ست وخمسين باهتمام برادر ديني عزيز القدر خواجه محمد امين اكرمه الله تعالىٰ بشهوده آن كتاب را رواجي بيدا شد، و درحيز مداولت آمدو نسخ متعدوه گشت واهل عصربآن اقبال نمووند-"

"اس کے بعد ۱۵۱۱ھ میں دین بھائی عزیز القدرخواجہ محمد امین (اللہ تعالی اس کواپنے شہود سے نواز ہے) کی کوشش سے اس کتاب (ترجمہ) کارواج ہوااور بیداولت میں آگئ اور اس کے متعدد ننخ کیے گئے اور اہلِ زمانہ اس کی طرف متوجہ ہوئے۔" [مقدمہ فتح الرحمٰن]

استرجے كى اگرخصوصيات ديمنى بين تومقدمه فتح الدحمٰن اورشاه ولى الله اور أن

### كافلسفه كى طرف رجوع كرير \_ ٢: الفوز الكبير في أصول النفسير (فارسي)

سن تالیف بعداز ۱۵۱۱ ه و بعداز تالیف فتح الرحمٰن و تاویل الاحادیث اگر چرمؤلف امام نے اس رسالے کے سن تالیف کے متعلق بھراحت کھی ہیں لکھا، لین اس کی بعض عبارتوں میں فی الدحمٰن کے متعلق الاحادیث کے حوالہ جات پائے جاتے ہیں اور فتح الرحمٰن کے من تالیف کے متعلق تو مؤلف امام کی صراحت موجود ہے کہ وہ ۱۵۱۱ ه میں شکیل پذیر ہوا۔ اس سے لازماً یہ تیجہ نکاتا ہے کہ الفوز الکبید اس کے بعد کی تالیف ہے۔ مؤلف امام فرماتے ہیں:
"از علوم و هبیه در علم تفسیر که بآن اشارت کر دیم تاویل قصص ابنیاست

علهیم السلام وفقیر برائے ایں فن رساله تالیف کرده ست مسماة بتاویل احادیث دیگر بترجمه بزیان فارسی بوجهی که مشابه عربی باشد درقدر کلام ودر تخییص و تعمیم وغیر آن و آنرا در فتح الرحمان فی ترجمه القرآن بشت نمودیم.

''علم تفیر کے ان وہی علوم میں ہے جن کی طرف ہم نے اشارہ کیا انبیاعلیم السلام کے قصوں کی تاویل بھی ہے۔ فقیر نے اس فن میں ایک رسالہ تساویل الاحادیث کے نام سے تالیف کیا ہے۔ اس کے علاوہ کلام اللہ کا فاری زبان میں ترجمہ اس طریقہ سے کہ وہ مقد اراور تخصیص قیم وغیرہ میں عربی کے مشابہ ہے اس کو ہم نے فقہ الدحمٰن فی ترجمہ القرآن میں شبت کیا ہے۔'[دیکھوالفوز الکبیر فی اُصول التفسیر ،فاری ، طبع مجتبائی نومبر ۱۸۹۸ء، ص۲۹]

یہ رسالہ قرآن فہمی کے سلسلے میں کتنا اہم ہے، اس کا اندازہ مؤلف امام کی اس عبارت سے سیجیے جوآپ نے شروع رسالے میں لکھی ہے:

چوں بریں فقیر درے از فہم کتاب الله کشادند، خواست که بعضی نکات نافعه که در تدبر کیلام الله یا رانرا بکار آید و رساله مختصری مضبوط نماید امیدواری از عنایت حضرت باری آنست که طالب علمان را به مجرد فهم این تواعد راهی و سیع در فهم معانی کتاب الله کشاده گردد که اگر عمرے در

مطالعه تفاسير ها گذار نيدن آنها بر مفسران على انهم اقل قليل في هذا الزمان بسر آن ضبط و ربط بدست نيا رند سميتها با لفوز الكبير في أصول التفسير -"[ديم هوالفوز الكبير في أصد في أصد في أصد في التفسير ، فارى ، مطع مجتبائي نوم ۱۸۹۸ ، ۱۲۰۰۰ و ۲۲۰۰۰ و معمل معمل المسلم المسلم

"جب اس فقیر پر کتاب اللہ کے بیجھنے کا دروازہ کھولا گیا تو میں نے چاہا کہ بعض مفید فکات جو کتاب اللہ کے بیجھنے میں دوستوں کے کام آسکتے ہوں، ان کوایک مخضر رسالہ میں مضبط کر بے خدا تعالی کی عنایت سے اُمید ہے کہ طالب علموں کے سامنے صرف ان قواعد کے بیجھنے سے کتاب اللہ کے بیجھنے کے لیے ایک وسیع شاہراہ کھل جائے گی کہ اگروہ ایک عمر کتب تفاسیر کا مطالعہ کرنے یا ان کو مفسروں سے جن کی تعداداس زمانہ میں بہت ہی کم ہوگئ ہے پڑھنے میں صرف کریں تو اس قدر ضبط کے ساتھ حاصل نہیں ہو سکتی میں نے رسالہ کا نام الفوز الکبیر فی اُصول التفسید رکھا۔"

اب ہم اس رسالہ کے متعلق فلسفہ ولی الہیٰ کے عظیم شارح علّا مہ اُستاد عبید اللّٰد سندی کی رائے پیش کرتے ہیں۔ رحضرت استاد علّا مہ سندھی فر ماتے ہیں:

''شاہ صاحب نے قرآن کے مضامین کو مذکورہ بالا پانچے ابواب میں تقسیم کر کے دُنیائے

اسلام پر رحمت کا دروازہ کھول دیا ہے۔'[ تیقسیم الفوز الکبید میں کی گئی ہے]

'' یہاں اگر ان کی سبی عقلی اور وہبی اشراقی قوتیں کا م نہ کرتیں تو ہمارے خیال میں
قرآن کواس طرح واضح کرنا ناممکن تھا۔'[''امام ولی اللّٰد کی حکمت کا اجمالی تعارف''،شاہ ولی
اللّٰذ نمبر،الفرقان، ص ۲۲۷] دوسری جگہ فرماتے ہیں:

"م نے مولا ناشخ الہندقد س مرہ ہے اُصولِ تغییر پر کتابیں مانگیں تو آپ نے کتاب الاتقان فی علوم القرآن از حافظ جلال دین عبدالرحمٰن بن ابی برالیوطی متوفی الاتقان فی علوم القرآن از حافظ جلال دین عبدالرحمٰن بن ابی برالیوطی متوفی اوا اور میں مرحمت فرمائی ۔ بیس نے پوری کوشش سے ساری کتاب بار ہا پڑھی سوائے چنداوراق کے مجھے اس بیں کوئی چیز دلچب نظر نہ آئی جے اُصول کا درجہ دیا جا سکے ، ای نمانہ میں حضرت مولانا (شخ الہند) نے یہ بھی فرمایا تھا کہ ایک مخضر سار سالہ اُصولِ تغییر میں شاہ ولی اللہ صاحب نے بھی کھا ہے جس کانا م الفوز ال کبید رہے۔ یہاں بیس

خیال کرتا ہوں کہ حضرت مولانا (شخ الہند) قدس سرہ کی عادتِ مبارکہ کا ضمناذکر کروں۔ آپ جانے تھے کہ امام فخرالدین رازی اور علامہ (مسعود بن عمرالتونی 192ھ) تفتازانی کوعموماً طلبہ میں بڑی عزت کی نگاہ سے دیکھا جاتا ہے۔ان نام بردہ حضرات کے مقابلہ میں طلبہ شاہ ولی اللہ اور شاہ عبدالعزیز کی بات سننے کے لیے بھی تیار نہیں۔ بخم الائمہ شخ الہند لہذا اگر کسی مسلے میں امام رازی یا علامہ تفتازانی کی تغلیط کرتے تو مہم طور پریہ فرماتے کہ محققین کی رائے اس مسلہ میں یوں ہے طلبہ بچھتے کہ بیہ حققین ان حضرات سے بھی کوئی متقدم ہستیاں ہوں گی میں ایک لمبے عرصے کے بعد متفطن ہوا ان حفرات سے بھی کوئی متقدم ہستیاں ہوں گی میں ایک لمبے عرصے کے بعد متفطن ہوا عظام ہیں جوشاہ ولی اللہ صاحب پرختم ہوجاتے ہیں۔

" یہ باعث تھا کہ آپ نے السف وز السکبیس مجھ تروع میں عطانہ کی بلکہ فقط اس کا تذکرہ کردیا۔ جب میں سندھ پہنچا تو مجھے" فوز کیر" کا نسخہ ملا، اس سے پیشتر میں امام رازی کی تفییر کا مطالعہ کرکے کافی پریشان ہو چکا تھا۔ (السفوز الکبید کے )فصل اوّل کا مطالعہ ختم کرنے کے بعد میں مطمئن ہوگیا کہ ان شا الله علم تفییر مجھے آسکتا ہے، پھر اس دن سے آج تک میں ان کے مسلک سے باہر جانے کی ضرورت محسوس نہیں اس دن سے آج تک میں ان کے مسلک سے باہر جانے کی ضرورت محسوس نہیں کرسکا۔" ویکھوالسفوز السکبیس فی اصول الشفسیس ،فاری ،مطبع مجتبائی نومبر ۱۸۹۸ء،ص ۱۸۹۸ء

٣: فتح الخبير بمالا بدمن حفظه في علم النفسير (عربي)

بیرسالہ اصل میں الفوز الکبید فی اُصول التفسید کا یا نجواں باب ہے، کین بقول مولف امام اس باب کوالگ خطبہ سے اس لیے شروع کیا گیا تا کہ متعقل رسالہ بن جائے اور کوئی جائے ہواس کوئی جائے واس کو (الفوز الکبید ہے) جدا کر کے لکھے[دیھو الفوز الکبید فی اُصول التفسید، فاری، مطبع مجتبائی، نومبر ۱۸۹۸ء، ص: ۱۳۸۸] اس رسالہ میں مولف علام نے قرآن مجید کے فاری، شرح فرمائی ہے۔ اور اسباب نزول میں سے وہ حصہ جس کا مفسر کے لیے جانا غرائب کی شرح فرمائی ہے۔ اور اسباب نزول میں سے وہ حصہ جس کا مفسر کے لیے جانا ضروری ہے اور اس کے بغیر قرآن مجید میں خوض کرنا ممنوع ہے، اسے ذکر فرمایا ہے۔

شاہ صاحب نے شرح غرائب میں حضرت عبداللہ بن عبال کے ان آ نار کو جو کہ ابن الی طلحہ کی طریق سے مروی ہیں، جمع کیا ہے اور اس کی کمی ضحاک کے طرق سے پوری کی گئی ہے، علامہ سیوطی نے بھی اتقان میں ایساہی کیا ہے۔ لیکن کچھٹرائب ایسے بھی تھے جو کہان دونوں فریقوں کے طرق میں نہیں ملتے تھے،ان کی تحمیل نافع میں رزق کے مسائل اور صحب بخاری کی تحقیق سے کی گئی ہے، کیول کہ اس باب کی مرویات میں صحیح بخاری کواضح ہونے کا درجہ حاصل ہے۔اس کے علاوہ اہلِ نقل میں سے پچھ دوسرے ثقات کے اقوال بھی فتہ الخبید میں موجود ہیں الیکن وہ تعداد میں کم ہیں۔محدثین کی تفاسیرے اسباب نزول کے متعلق ضروري باتيل لائي گئي بين اوروه تفاسيريه بين تفسير صحيح بخاري ، ترفيري اور حاكم مولف المام كي فتح الخبير كم تعلق جواين رائے ب،اس كو بھي پڑھ ليجي:

"فجاء ت بحمد الله رسالة مفيدة في بابها عدة نافعة لمن اراد ان يفتحم في عبابها، وسميتها فتح الخبير بمالا بدمن حفظه في علم التفسير\_" [الفوز الكبير، فارى، مطبوعه مجتبائی ، ۱۸۹۸ء،ص[

"الله كى تعريف ہے بيرساله اپنے باب ميں سود مند ہوا اور جواس كى موج ميں داخل ہوناحاہ،اس کے لیے نافع ہتھیارہے۔"

یہ رسالہ ڈیمی سائز کے ۳۲ رمطبوعہ صفحات پر مشتمل ہے اور ہر صفحہ ۲۷ سطور کا ہے، علوم قرآن كے سلسله ميں امام ولى الله كى ايك كتاب اور بھى ہے، جو تساويل الاحاديث كے نام ہے مؤسوم ہے، لیکن اس پر پچھ لکھنے سے پہلے قرآن اور علوم قرآن پر شاہ صاحب کی ان علمی مساعی کوولی اللہی دعوت کے پس منظر میں دیکھنا جا ہتے ہیں۔ولی اللہی دعوت کا مدار جارچیزوں

 ا- سبے پہلے قرآن مجید میں تد براورغور کرنا اور مفسرین کی آراہے ستغنی ہوکر قرآن مجيدت براوراست بدايت حاصل كرنا شاه صاحب في ال كأصول اين تاليف الفوز الكبير میں بیان فرمائے ہیں۔اس ضمن میں جس تحقیق اور تجدید کے شاہ صاحب داعی ہیں،اس کی ابتدا بقول علامه أستاذ عبيد الله سندهي، شاه صاحب كوالدشاه عبد الرجيم سے موتى ہے۔[التمهيد

لائه مة التجديد ] شاه عبدالرجيم نے عام اور معارف كوعالمكيري دوركى اسلامي سومائل عصاصل كيا اور خصوصى معارف اپنے نانا شخ رفع الدين دہلوى سے ورثه ميں پائے۔ شاه صاحب بوارق المعدفة ميں لکھتے ہيں:

"وظیفه حضرت ایشان از نوافل تهجد واشراق وضحی و دور کعت بعد مغرب بود وبت الاوت وائما مشغول می بودند مگر بعذر بغایت خوشی وبار عایت تجوید می خواند ند، وغالباً در حلقه یاران بیرون از تلاوت هرروز دوسه رکوع بتدبروبیان معانی آن می خواندز-" [ بحواله بوارق المعرفة ، مشموله انفاس العاد فین]

"فظائف میں سے حضرت (شاہ عبدالرحیم) کا یہ معمول تھا کہ نوافل میں سے تبجد، اشراق، صلوق، چپاشت اور مغرب کے بعد دور کعت نفل پڑھتے تھے کسی عذر کے بغیر ہمیشہ تلاوت قرآن میں مشغول رہتے تھے، نہایت سرور اور تجویدگی رعایت سے قرآن کی تلاوت فرماتے تھے اور اس تلاوت کے علاوہ دوستوں کے حلقہ میں روز انہ دو تین رکوع تذہر سے پڑھتے اور ترجمہ بیان فرماتے۔"

شاه صاحب نے بھی تدبر کے ساتھ تلاوت قرآن مجید کوسنت لازمة قراردیا! فت سے الدحمٰن، الفوز الکبیر اور فتح الخبیر کی تصنیف آسی رُجان کا نتیجہ ہے۔ المحمٰن، الفوز الکبیر اور فتح الخبیر کی تصنیف آسی رُجان کا نتیجہ ہے۔

ا دوسری چیز جس پرولی اللهی وعوت کامدار ہے، وہ ہے احادیث صیحہ پرغور وفکر کر کے تحقیق کے افق پر پہنچنا اور فقہائے عظام کے اقوال میں سے اس قول کو اختیار کرنا جو کہ صرت کا اور معروف حدیث کے موافق ہو۔ اس اَمر میں بھی شاہ صاحب کو اینے والد بزرگوار شاہ عبدالرحیم ہے تربیت حاصل ہوئی کیوں کہ شاہ عبدالرحیم صاحب اجمالی طور پر اس ملکہ کے مالک تھے۔ اس سلسلہ میں شاہ ولی اللہ صاحب فرماتے ہیں:

"مخفى نماند كه حضرت ايشان در اكثر أمور موافق مذهب حنفى عمل كردند الابعض چيز هاكه بحسب حديث ياوجدان بمذهب ديگر ترجيح مى يافتند ازان جمله آنست كه دراقتدا سورة فاتحه مى خواندند و در جنازه نيز-" [بوارق المعرفة شموله انفاس العارفين، ٢٠٠٠]

دوخفی نه رہے که حضرت (والد بزرگوار) اکثر اُمور میں حنفی ندہب کے موافق عمل فرماتے تھے، مگر بھی ایسا بھی ہوتا تھا کہ حدیث یا وجدان کی بنا پر دوسرے ندہب کے فرماتے تھے، مگر بھی ایسا بھی ہوتا تھا کہ حدیث یا وجدان کی بنا پر دوسرے ندہب کے مسئلہ کور جیج دیتے تھے ان میں سے ایک بیہ ہے کہ اقتدا میں بھی اور جنازہ دونوں میں سورۃ فاتحہ پڑھتے تھے۔''

وروں سہ برسے کے جیروکاراور نقش میں حضرت امام ربانی کے بیروکاراور نقش کو حضرت شاہ عبدالرجیم سلوک اور طریقت میں حضرت امام ربانی کے جیروکاراور نقش بندی طریقت کے شیوخ میں سے ہیں، کیکن کہیں اختلاف رائے بھی رکھتے ہیں اور جہاں تک حدیث اور فقہی تحقیق کا تعلق ہے اس میں آپ کا مسلک امام ربانی سے منفر دمعلوم ہوتا ہے یہ شاہ عبدالرجیم کی تربیت کا ہی اثر ہے کہ شاہ ولی اللہ صاحب کے ہاں نہ صرف ان فروی مسائل میں بلکہ سلوک اور نصوف کی تحقیقات میں بھی جمود نہیں پایا جاتا۔ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ میں بلکہ سلوک اور نصوف کی تحقیقات میں بھی جمود نہیں پایا جاتا۔ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ یہاں بطور لطیفہ، امام ربانی مجدد الف ثانی کے بوتے شخ عبدالا حد ابن شخ محمد سعید سر ہندی روفات کا اام ربانی مجدد الف ثانی کے بوتے شخ عبدالا حد ابن شخ محمد سعید سر ہندی دوفات کا اور شاہ عبدالرحیم کے در میان بعض فقہی مسائل میں جو تبادلہ خیال ہوا اس کو رہان ذکر کیا جائے۔

شاہ ولی اللہ صاحب فرماتے ہیں: کہ ایک دن اس مسکہ (قراءت فاتحہ فلف الامام) میں شخ عبدالاحد نے میرے والد بزرگوارہ بحث کی اور اپنے بعض اسلاف سے (تاسید میں) بیقل کیا کہ اس کو اس طرح سجھنا چاہے کہ ایک جماعت بادشاہ کے حضور میں اپنی سرگزشت سنانے کے لیے کھڑی ہے، یہاں اُدب کا تقاضا میہ ہے کہ ہرایک الگ الگ اپنی طرف سے بچھنہ کہے بلکہ سب ملکہ کو نکہ کو اس خدمت کے لیے مقرر کریں۔ یہ من کر حضرت والد بزرگوار نے فرمایا کہ اس مسکلہ کو نکہ کو رصورت میں قیاس کرنا صحیح نہیں ہے کیوں کہ نماز کا مقصد ہے دُعا اور خضوع کے ذریعہ اللہ تعالی سے منا جات اور سرگوثی کرنا اور نفس کو سنوار نا، جس پر حدیث 'لاصلوہ لم یقراء بفاتحہ اللہ تعالی سے منا جات اور سرگوثی کرنا اور نفس کو سنوار نا، جس پر حدیث 'لاصلوہ لم یقراء بفاتحہ الکتاب '' دلالت کرتی ہے، یعنی جس نے نماز میں سورۃ فاتحہ کو نہیں پڑھا اس کی نماز نہ ہوگی ۔ اللہ تعالی سمیح ہے، اگر دُنیا کے سب لوگ مل کرا کی میدان میں کھڑ ہے ہوجا کیں اور ہرا کے اپنی اپنی بولی میں بچھ کہتوا کے کہ منا جات کو سننا دوسرے کی منا جات میں خلل نہیں ڈالنا۔ [انف ساس

### العارفين ، ص 2 ] دوسرى جگه شاه صاحب فرماتے ہيں:

"بعد از وفات حضرت ایشان دوازده سال کم وبیش بدرس کتب دینیه وعقله مواظبت نصود در هر علمی خوض واقع شد، وتوجه برقبر مبارك پیش گرفت ودر آن ایام فتح توجید و کشاد راه جذب وجابنی عظیم از سلوك میسر آمد، وعلوم وجدانیه فوج نازل شدند، وبعد ملاحظه کتب مذاهب اربعه، واصول فقه ایشان واحادیشی که متمسك ایشان است قرار داد خاطر بمدد نور غیبی روش فقها محدثین افتاد." [الجزء اللطیف مشموله انفاس العارفین، ۱۳۳۳]

درس پرمواظبت کرتا را اور برایک علم مین غور وخوش واقع بوا، آنجناب کی طرف درحانی توجیکی وادانی توجیکی عاصل بوئی اوران ایا مین توحید کا دروازه کل گیااور جذب کی راه بھی سرفور و جوانی توجیکی عاصل بوئی اوران ایا مین توحید کا دروازه کل گیااور جذب کی راه بھی سرفور وجوانی توجیکی کا در این برا حصر بھی ہاتھ آیا، علوم وجدانی فوج درفوج نازل بوے، فرا به برا دید کی کتب اوران کے اصول فقیہ کے مطالعہ اوران احادیث کے دیکھنے کے بعد جوان کی دلیل بین نورغیبی کی مدوسے فقہا محدثین کی روش (پرچلنے) کا خیال پیدا بعد جوان کی دلیل بین نورغیبی کی مدوسے فقہا محدثین کی روش (پرچلنے) کا خیال پیدا معمل دولانی دلیل بین نورغیبی کی مدوسے فقہا محدثین کی روش (پرچلنے) کا خیال پیدا معمل "

یہاں نہایت ضروری معلوم ہوتا ہے کہ شاہ صاحب کے فقہی رتجانات کے بارے میں ندگورہ عبارت سے یا آپ کی دوسری تالیفات برسطی نظرر کھنے کی وجہ سے جوغلط نہی ہوئی ہے اس کا مختفر طور پر ازالہ کیا جائے۔

میرے ایک بزرگ دوست کا ایک مقالہ بعنوان 'شاہ ولی اللہ کے فقہی رُ جھانات المسوی اور المصفیٰ کی روشنی میں 'الد حیم ماہ ذالجبہ ۱۳۸۸ھاور ماہ محرم ۱۳۸۵ھیں قطوار شائع ہوا ہے، فاضل موصوف نے بلاشبرا بی بساطنم کے موافق مقالہ لکھنے میں محنت سے کام لیا ہے، لین جوش خطابت میں آپ کے قلم سے کچھالی با تیں بھی سرز دہوئی ہیں جن سے اتفاق نہیں کیا جاسکتا، ہم ان میں سے چند باتوں کی نشاندہی کرتے ہیں۔

فاضل مقالہ ذکار شروع میں ایک تمہید کے بعدر قم طراز ہیں:

ناہ صاحب کے فقہی مسلک کے بارے میں علما کی رائیں مختلف ہیں:

(۱) بعض لوگ اُنھیں مجہد مانتے ہیں اور مجہد خود صاحب مسلک ہوتا ہے کسی دوسرے امام کے مسلک کا پابند نہیں ہوتا۔

(۲) بعض أنھيں مقلد مانتے ہيں۔

(m) بعض لوگ غیر مقلد مانتے پایالفاظ دیگراہلِ حدیث وغیرہ۔

فاضل موصوف بعض لوگوں کی طرف سے بیرائے تو لکھ گئے کہ وہ شاہ صاحب کو مجہد مائی کہ بیہ مائے ہیں اور مجہدکسی دوسرے امام کے مسلک کا پابنہ ہیں ہوتا لیکن اس کی تصریح نیفر مائی کہ بیہ کون لوگ ہیں جوشاہ صاحب کو مجہد مانتے ہیں اور پھر مجہد سے ان کی کیا مراد ہے؟ کیوں کہ مجہد کی گئی اقسام ہیں: مجہد مستقل، مجہد منتسب، مجہد فی المذہب اور مجہد فی الفتیا۔ حضرة اُستاذ علامہ عبید اللہ سندھی، شاہ صاحب کو مجد داور مجہد فی المذہب قرار دیتے ہیں اور آپ نے اُستاذ علامہ عبید اللہ سندھی، شاہ صاحب کو محد داور مجہد فی المذہب قرار دیتے ہیں اور آپ نے کہنے مقالوں اور تالیفات میں اس کی تصریح فرمائی ہے، لیکن اس سے بیلاز منہیں آتا کہ شاہ صاحب کی دوسرے امام کے مسلک کے پابنہ نہیں ہیں۔ حضرت اللہ ستاذ علامہ سندھی الک جگہر مرفر ماتے ہیں:

"ولعرف الامام ولى الله حدّد الفقة الحنفى باشارة الهامية من النبى صرح بذلك في كتابه فيوض الحرمين-" [تفسير الهام الرحمن، جلدا، ص١٤]
"امام ولى الله كم تعلق بم جانع بين كما نهول نے بي الله كل طرف سے ايك الها ى اشاره كى بنا پرفقه في ميں تجديد فرمائى ، موصوف نے اس كى فيدوض الحدمين ميں تصرت فرمائى ہے۔"

المرقاضل مقاله نگار لکھتے ہیں:

"شاہ صاحب کے فقہی مسلک کے بارے میں جواختلاف رائے پایا جاتا ہے، اس کے متعدد اسباب ہیں:

تنافض (الف) شاہ صاحب نے خودا پنے بارے میں الی تصریحات کی ہیں جو بظاہر باہم متناقض ہیں۔ مثلاً ایک جگہ تصریح فرماتے ہیں '' (ترجمہ) ندا ہب اربعہ اور اُن کی اُصول فقہ کی کتابوں اور اُن احادیث کو دیکھ کرجن سے ان ندا ہب پر استدلال کیا گیا

ہے، غیبی نور کی مدد سے میرادل فقہائے محدثین کی روش پر مطمئن ہوا۔'
محترم مقالہ نگاراس عبارت سے بہتیجہ نکالتے ہیں کہ اس سے غیر مقلد حضرات یہ بھے
میں حق بجانب ہیں کہ شاہ صاحب انھی کی طرح غیر مقلد اور اہل حدیث تھے۔ ہمیں تجب ہوتا
ہے کہ شاہ صاحب کی مذکورہ عبارت میں غیر مقلد ہونے کی صراحت تو در کنار، اس کے بارے
میں کوئی اشارہ بھی موجود نہیں ہے لیکن بھر بھی فاضل مقالہ نگار نے اس سے مذکورہ بالانتجہ نکال
کراس کو فیسون ضالہ صرمین کی عبارت کے مناقض قر اردیا ہے۔ اس عبارت میں تو صراحت
سے روش فقہائے محدثین موجود ہے جس کا یہ مطلب ہے کہ اہلِ مذہب میں سے ایک گروہ تو وہ
ہے جن کا تحقیق حدیث سے کوئی سرو کا رئیس ہوتا اور وہ سرف فقہی روایات کود کھتے ہیں، چا ہے
وہ احادیث صحیحہ کے خالف کیوں نہ ہوں اور دوسر نے فقہائے محدثین جیسے ہمارے احناف میں
ام طحاوی، اما م ابو بکر الجصاص رازی ، ابن الہما م صاحب فقت ہالے محدثین جیسے ہمارے احناف میں
بین قطلو بخاو غیرہ ہیں، یہ حضرات کئی مسائل میں فقہی روایات سے اختلا ف بھی رکھتے ہیں اور صحیح حدیث کی طرف جھک جاتے ہیں، لیکن کی نے بھی ان کوغیر مقلد نہیں کہا۔

متاخرین میں سے مولا ناعبدالحی صاحب تکھنوی کی تحقیقات کود یکھا جائے کہ موصوف ائمہ مذاہب میں ہے گئی مختلفہ مسائل میں دلائل کی قوت اور احادیث میحے کود کی کرخفی علما کی فقہ اتھے وہ ایٹ کی مختلفہ مسائل میں دلائل کی قوت اور احادیث میحے کود کی کرخفی علما کی فقہ اتھے وہ ایٹ کی مخالفت کرتے ہیں، ای طرح وصیبت نامه کی جس عبارت کو فاضل مقالہ نگار نے فیوض الحرمین کی حفی ہونے کی تقریبی کے مناقض قرار دیا ہے وہ بھی فاضل موصوف کی بناء الفاسر علی الفاسر کا نتیجہ ہے، ورنہ در حقیقت کوئی تناقض نہیں ہے۔ اس میں بھی بھراحت' فقہائے محدثین' کی پیروی کی تلقین موجود ہے اور یہی شاہ صاحب کے ہاں شریعت کا جادہ قویمہ ہے۔

محترم مقالہ نگارا گرو صبیت نامہ اور الجز، اللطیف کی عبارتوں کو فیوض الحدمین کی مفصل عبارت کی روشنی میں مطالعہ فرماتے تو ہر گز تناقض کی البحصن میں نہ پھنے \_طوالت کے خون سے فیوض الحدمین کی اصل عبارت کوچھوڑ کر، مقالہ نگار نے جوڑ جمہ پیش کیا ہے میں

اس کو یہاں دہرانا مناسب بجھتا ہوں۔

ترجمہ: ''رسول اللہ علی نے مجھے بتایا کہ خفی مذہب میں ایک بیند بدہ طریقہ ہے اور یہ ترجمہ: 'رسول اللہ علی نے مجھے بتایا کہ خفی مذہب میں ایک بیند بدہ طریقہ اس اللہ علی اللہ عروف سنت کے بہت موافق ہے جس کی جمع و نقیح بہت اور اصحاب بخاری کے زمانہ میں ہوئی ہے وہ طریقہ ہے کہ ائم مثلا شد (اما م ابو حدیفہ ،اما م ابو یوسف اور امام م کے اقوال میں ہاں قول کو لیا جائے جواس مسئلہ میں سنت کے سب سے زیادہ قریب ہو، اس کے بعد ان حفی فقہا کے اختیارات کا تتبع کیا جائے جوعلمائے حدیث بھی قریب ہو، اس کے بعد ان حفی فقہا کے اختیارات کا تتبع کیا جائے جوعلمائے حدیث بھی ہوئے ہیں۔ اس لیے کہ بہت می باتیں ایس ہیں کہ ائمہ ثلاث نے اُصول میں ان سے سکوت ہوئے ہیں۔ اس لیے کہ بہت می باتیں ایس ہیں کہ اٹمہ ثلاث نے اُصول میں ان کے برتا اور اُن کی ففی ہمی نہیں کی اور احادیث نے اُنھیں ثابت کر دیا الی صورت میں ان کے برتا اور اُن کی ففی ہمی نہیں کی اور احادیث نے اُنھیں ثابت کر دیا الی صورت میں ان کے اثبات کے سواکوئی چارہ نہیں اور ریہ سب مذہب حفی ہے۔''

فلنفولی اللهی کے ظیم شارح علامہ عبید الله سندهی فیدوض المصر مین کی مذکورہ عبارت کے متعلق فرماتے ہیں کہ میں نے مکہ مکرمہ کے بعض اہل علم کے بیاس شاہ صاحب کی ایک تالیف "المشاہد" کا خطی ننے و یکھا اور یہ فیدوض المصر مین کتاب کی اصل ہے، اس میں کانوا من علماء المحدیث کے بعد کیا لحافظ المطحاوی و اکمکہ موجود ہے۔ [تفیر المهام الدحمن ، بیت علماء المحدیث کے بعد کیا لحافظ المطحاوی و اکمکہ موجود ہے۔ واضل مقالہ نگار کی المحدیث ہوجاتی ہے۔ فاضل مقالہ نگار کی عبارت کی اور وضاحت ہوجاتی ہے۔ فاضل مقالہ نگار کی عبارت کی اور وضاحت ہوجاتی ہے۔ فاضل مقالہ نگار کی عبارت کی اور وضاحت ہوجاتی ہے۔ فاضل مقالہ نگار کی ایک رائے تقل عبارت کی ایک رائے تقل مولا نامجہ یوسف صاحب کی ایک رائے تقل کر کے اصل موضوع کی طرف رجوع کریں گے:

"اگرقد ما میں سے قاضی بکار اور امام طحاوی اور ابو بکر خصاف ابو بکر جصاص، قاضی ابوزید و بوی بنمس الائم سرحتی وغیرہ وغیرہ اور متاخرین میں سے امیر کا تب اتقانی ، علاء الدین ماردینی ، ابن الہمام ، ابن امیر الحاج قاسم بن قطلو بغاوغیرہ مقلد ابوحنیفہ ہوسکتے ہیں حالانکہ یہ حضرات بھی اپنے خصوصی مختارات رکھتے ہیں ، تو پھر حضرت شاہ صاحب کا آخی کی طرح حنی ہونا کیوں مستبعد ہے۔ نیز جبکہ قاضی اساعیل ، حافظ ابن عبد البر، قاضی ابوبکر بن عربی حافظ اصلی ابن رُشد کبیر مالکی ہوسکتے ہیں اور علی ہذا جبکہ ابن

جوزی، ابن قدامة ، ابن تیمیه، ابن قیم وغیره حنبلی ہوسکتے ہیں، تو پھرای درجہ میں حضرت شاہ صاحب کو مقلد مذہب حنفی مانے میں کیا اشکال ہے۔ اُصولاً کی امام صاحب مذہب کامتع چند جزئی مسائل میں اگراپنے امام کے خلاف رائے قائم کرے تو علاءِ اُمت میں اس کو اتباع وتقلید کے منافی نہیں سمجھا جاتا، قریباً سب مذاہب کے علا میں کثرت سے خاص خاص مسائل میں بہت سے اختیارات اپنے ائمہ کے خلاف ملتے میں کثرت سے خاص خاص مسائل میں بہت سے اختیارات اپنے ائمہ کے خلاف ملتے ہیں۔ '[مقالہ' شاہ ولی اللہ اور حفیت' ، الفرقان، شاہ ولی اللہ نیر بھی۔ "]

سو۔ ولی اللہی دعوت کے مدار میں سے تیسری چیز ہے تصوف اور شریعت کو باہم جُنْ کرنا اور بیملکہ بھی اُنھیں اپنے والد ہزرگوار شاہ عبدالرحیم کی برکت اور صحبت سے حاصل ہوا۔ شاہ ولی اللہ صاحب القول الجمیل میں ایک جگہ فرماتے ہیں:

"فالعبدالضعيف ولى الله عضا الله عنه والحقه لسلف الصالحين صحب اباه الشيخ الاجل عبدالرحيم رضى الله عنه وارضاه وهرا طويلا، وتعلم منه العلوم الظاهرة و تأدب عليه بآداب الطريقة، ورأى عنه الكرامات وسأله عن المشكلات، وسمع منه كثيرامن فوائد البطريقة، والحقيقة، وماجرى عليه وعلى شيوخه من الواقعات والاحوال والكرامات."

''بندہ ضعیف ولی اللہ (اللہ اس کو معاف فرمائے اور اس کو اس کے سلف صالحین سے ملحق فرمائے ) ایک طویل مدت تک اپنے والداور بزرگ شیخ عبدالرحیم کی صحبت میں رہا اور اُن سے علوم ظاہر یہ کی تعلیم حاصل کی اور طریقت کے آ داب سیکھے اور اُن سے خوار ق عادات چیزیں دیکھیں اور (تصوف کے) مشکل مسائل کے متعلق سوال کیا اور اُن سے طریقت اور حقیقت کے بہت سے فوائد کو سنا اور وہ واقعات، حالات اور کرامات میں جو آپ پراور آپ کے شیوخ پر جاری ہوئیں۔''

شاہ عبدالرجیم صاحب کے طریقت کے اُصول کیا تھے،اس کے متعلق موصوف اس طرح وضاحت فرماتے ہیں:

"أصول پنجگانه كه اين حقير را عنايت فرموده انددرادائي آن صرف همت بايد نمود دوام الذكر والتقوى على كل حال، وايصال النفع للخلق من غير تفرقه وعدم تفصيل نفسه على احدمن خلق الله، والتواضع لامر الله و بخلق الله." [انفاس العارفين، مطبوع مجتبائي ١٩١٥ على ١٣٣١ هـ، ص ٢٥]

''اس حقیر (شاہ عبدالرحیم) کو (طریقت کے) پانچ اُصول عطا ہوئے ہیں، ان کی ادائی میں ہمت صرف کرنا جا ہیے۔ ہرحال میں ذکر اور تقوی پر دوام کرنا، بلاکسی فرق کے خلق خدا کونفع پہنچانا، اپنے آپ کو اللہ کی مخلوق میں سے کسی پر بھی فضیلت نہ دینا اللہ کے حکم اور اللہ کی مخلوق سے تواضع کرنا۔''

سم ۔ چوتھی چیز ہے علوم شرعی اور حکمت عملی کے جملہ انواع : تہذیب اخلاق، تدبیر، منزل،سیاست مدین کے درمیان موافقت بیدا کرنا۔

شاه صاحب بوارق الولاية مين رقم طرازين: "حضرت ايشان اين فقير را در مجلس صحبت حكمت عملى وآداب معامله بسيار مى آمو ختند" رجمه: "حضرت والد بزرگواراس فقير (ولى الله) كواين صحبت كى مجلس مين حكمت عملى اور معامله كي آداب سكھاتے تھے۔ "

دوسری جگرفرماتے ہیں: "حکمت عملی که صلاح ایں دوره در آنست بوسعتی تمام افاده نمودند، وتوفیق تشیید آر بکتاب وسنت و آثار صحابه داوند۔ " [بوارق المعرفة مشموله انفاس العارفین ] ترجمہ: "حکمت عملی جس پردور حاضر کی اصلاح موقو فہ ہے اس کا وسیع طور پرافاده فرمایا اور کتاب، سلت اور آثار صحابہ سے اس کی تقویت کی توفیق عطافر مائی۔ "

٧: المقدمة في قوانين الترجمه فارسي

ایک مقدمہ تو وہ ہے جس کا ذکر ترجمہ فتح الد حمن کے سلسلہ میں گزر چکا۔ وہ پاکستان میں پہلی بارکارخانہ تجارت کتب کراچی والوں نے ایک خطی نسخہ سے جو کہ اسمال کا کھا ہوا ہے، فقل کرا کر طبع کیا ،اس سے قبل یہ مقدمہ ۱۲۸ اھ میں مطبع ہاشمی میر ٹھ میں ترجمہ فتح الد حمن کے ماتھ چارصفحات میں شاکع ہوا تھا۔ یہ قرآن مجید مترجم بردی تقطیع کا تھا اور دوتر جمول ترجمہ فاری ماتھ چارصفحات میں شاکع ہوا تھا۔ یہ قرآن مجید مترجم بردی تقطیع کا تھا اور دوتر جمول ترجمہ فاری فقت الدحمان اور موضع میں اور ترجمہ اُردو شاہ عبد القادر پر شمتل تھا۔ حاشیہ پر فقت الدحمان اور موضع

الـقـرآن كے تفيرى حواشى بھى چڑھائے گئے تھے،اس كے ساتھ تفير ابن عباس عربى بھى كمل حاشيہ پردى گئى تھى۔اس قرآن مجيد كے آخر ميں مولوى عبدالسمع رام پورى كا بنايا ہوا يہ قطعہ تاريخ ديا گيا ہے:

كشتةمطبوع مصحف اطهر

سال اتمام طبع اوگفتم

IT AG

یہ مطبوعہ نسخہ بھی اس وفت نا در ہے کہیں کہیں علمی لائبریریوں میں اس کے پارینہ نسخ مل جاتے ہیں مجھے مجلس علمی ڈابھیل کراچی کی لائبریری میں ایک ہمنہ نسخہ نظر آیا اور دوسرا ایسائی کہنہ بلکہ اس سے بھی پارینہ پروفیسر جلبانی صاحب سندھ یو نیورٹی کی ذاتی لائبریری میں موجود ہے۔ بہاں جس مقدمہ کا ذکر کیا جارہا ہے ، وہ الگ چیز ہے مؤلف امام اس کے شروع میں حمد وصلوة کے بعد فرماتے ہیں:

ترجمہ: ''حمد وصلوۃ کے بعد اللہ تعالیٰ کی رحمت کامختاج ولی اللہ بن عبد الرحیم کہتا ہے کہ ترجمہ قرآن کے اُصول اور قواعد کے متعلق میا یک رسالہ ہے جس کا نام الم مقدمة فی قدوانین الترجمة ہے بیاس وقت تحریر میں آیا جب میں قرآن مجید کا ترجمہ لکھ رہا تھا۔''

اس عبارت ہے اگر چہ کی خاص سِ تالیف کا تعین نہیں ہوتا کیکن اتنا معلوم ہوتا ہے کہ ۱۹۲۱ھ ہے ادرمیان کی تصنیف ہے۔ یہ مقدمہ فاری ، مولا نا حفظ الرحمٰن سیو ہاروی کے اُردو تر جہہ کے ساتھ ما ہنا مہ بسر ہاں دبلی میں دوقسطوں میں شائع ہواتھا ، اس کے مطالعہ ہے معلوم ہوتا ہے کہ مولا نا سیو ہاروی مرحوم کوکوئی صحیح نیخہ ہاتھ نہیں آیا تھا اس لیے اصل میں اغلاط کی وجہ ہے اُردو تر جہہ میں بھی کافی غلطیاں ہوگئ ہیں ، اس فاری مقدمہ کا سندھی ترجمہ صحت کے ساتھ شاہو کی اللّٰدا کیڈی کے سہ ماہی مجلّہ الد حیم سندھی میں جھپ چکا ہے۔ محت کے ساتھ شاہو کی اللّٰدا کیڈی کے سہ ماہی مجلّہ الد حیم سندھی میں جھپ چکا ہے۔ میں مناسب ہوگا کہ تحقیق کرنے والوں کے لیے ترجمہ فقت الد حیم ناری کے خطی اور مطبوعہ نو برصغیر کے ملی فاری کے خطی اور مطبوعہ نو برصغیر کے ملی فاری کے خطی اور مطبوعہ نو برصغیر کے ملی ورصغیر کے ملی الد حیم ناری کے خطی اور مطبوعہ نو تو برصغیر کے ملی

لائبریریوں میں کئی ہوں گے، یہاں ان شخوں کا ذکر ہوگا جو یا تو میری نظر سے گزرے ہیں یا علمی نہارس سے معلوم ہوئے ہیں۔ مدرسة الاسلام لاڑکا نہ سندھ کی لائبریری میں ۱۲۱ھ کا ایک خطی نیخہ موجود ہے، جس میں قرآن مجیداور ترجمہ دونوں ساتھ لکھے ہوئے ہیں یعنی ایک ہی سطر میں قرآن مجید کی عبارت بھی آ جاتی ہے اور ترجمہ بھی۔ ای قتم کا ایک نیخہ میں نے مدرسہ مظہر العلوم کھڑہ کراچی کی علمی لائبریری میں بھی و یکھا تھا، جس کاسنِ کتابت یا دہیں رہا۔ اسی طرح ایک نیخہ مکتبہ شرقیہ دارالعلوم پیٹا ور میں بھی موجود ہے۔ فہرست کتب تفسیر موجودہ مکتبہ شرقیہ سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کے ساتھ مقدمہ بھی ہے نام و کیفیت عمومیہ کے خانے کے تحت فاضل مرتب لکھتے ہیں:

"فقح الرحمٰن (فاری) نہایت عمرہ ترجم قرآن مجید ہے، جن خصوصیات کے التزام سے حضرت شاہ صاحب نے اس کو لکھا ہے، اس کا ذکر اُنھوں نے دیباہے میں بالنفصیل کیا ہے، جا بجا تشریحی تعلیقات بھی لکھے ہیں۔ کیفیت خصوصیہ کے ماتحت رقم طراز ہیں: "قالمی خوشخط بدرجہ اوسط معہ دیباچہ وضمیمہ شتمل برخصوصیات ترجمہ (یہ دیباچہ اورضمیمہ نسخہ ہائے مطبوعہ میں نہیں یائے جاتے)۔"

معرساله الفوز الكبير وفتح الخبير (رساله اوّل الذكر) مين نهايت محققانه انداز سے اصولِ تفير كابيان ہے اوركوئی شخص جوتفيروں كا مطالعه كرنا جا ہے اس كے پڑھنے سے بے نياز نہيں ہوسكتا نهايت ہى مفير چيز ہے، دوسرارساله غدرائد القدرآن كي تفير ہے۔ [لباب المغارف العلمية، كتبه دارالعلوم الاسلامية آگرہ اخبارآگرہ من ١٦

نوٹ: اگراس میں السفوز السکبیس فاری کاکوئی سی خطی نسخہ ہے تو یہ غنیمت باروہ ہوگی کیوں کہ السفوز السکبیس فاری کے آج تک جتنے مطبوعہ نسخے ہیں وہ سب اغلاط سے پر ہیں۔فقع السرحان کے مطبوعہ نوں میں سب سے قدیم نسخہ تو مطبع ہاشمی والا ہے جس کاذکر پہلے ہو چکا اور وہ السماء کامطبوعہ ہے۔

میرے ایک مخلص دوست مولوی سلطان محمود صاحب م*درس مدرسه ن<sup>ور داشی سیر ج*ھنڈ ہ</sup>

نے ایک خط کے ذریعے مجھے واقف فرمایا ہے کہ پیر جھنڈہ کی علمی لائبریری میں فقع السر حصن فاری کے دوم طبوعہ بننے موجود ہیں جن میں سے ایک کا کا تب محمد جوا دین ملامحرموی شمیری ہے اور اس کا سن طباعت اسلام ہے اور دوسر انسخہ ۱۳۲۸ کا شائع شدہ ہے۔ بفرمائش میاں محمر شریف وعبد اللطیف تا جران کتب بیثاور بازار قصہ خوانی باہتمام ملک دین محمر مالک دین محمری پرلیں لا ہور ل

مطبع محری بمبئی والول نے ۱۳۲۲ میں حسائل شدیف کی صورت میں بھی فقت الدحمان کے ترجمہ وحواثی کے ساتھ قرآن مجید چھا پاتھا۔ علامہ اُستاد عبید اللہ سندھی در بِقرآن کے وقت اس حمائل کوسامنے رکھتے تھے۔

اس کے بعد مطبع کر بمی جمبئ والوں نے مطبع محمدی والوں کی حسائل شدیف کی طرح است کے بعد مطبع کر بھی جمبئ والوں نے مطبع محمدی والوں کے سفیات ۸۶۱ کیساں میں است اختلاف پایاجا تا ہے۔ ہیں ،البتة ان دونوں کے حواثی میں کہیں اختلاف پایاجا تا ہے۔

ای طرح حال ہی میں اس حائل کی بعینہ قبل اور چربہ مقبول عام پریس لا ہور ہے۔ مجھے یاد عبدالخالق، فضل مالک تاجران کتب قصہ خوانی بازار بیثا ور والوں نے چھیوا کر شائع کیا ہے۔ مجھے یاد پر تاہے کہ میں نے ہیں بائیس سال قبل قرآن مجید معترجہ فاری فقع الد حصن کا ایک ننخد کے مطاقعا جو کہ حکومت افغانستان کی طرف سے ایک تاجیوثی کے موقعہ پر شائع ہوا تھا جو نہایت خوشخط اور عمده کا غذ برطبع ہوا تھا ،اس وقت نہ تو میرے پاس وہ ننخہ موجود ہے اور نہ کوئی ایس فہرست ہے جس سے اس کی تفصیل عرض کر سکوں۔

۵: تاویل الاحادیث

سِ تالیف قبل از ۱۵۱۱ھ اس رسالے کے سِ تالیف کے متعلق اگر چہمولف امام نے بھراحت کچھ بیں اس کا اور قرآن مجید کے بھراحت کچھ بیں اس کا اور قرآن مجید کے فاری ترجمہ فتح الدحمٰن ۱۵۱۱ھ بیں شکیل پذیر ہوا۔ اس سے فاری ترجمہ فتح الدحمٰن ۱۵۱۱ھ بیں شکیل پذیر ہوا۔ اس سے

معلوم ہوتا ہے کہ مؤلف امام نے فقع الرحمٰن کی تالیف کے اثناہی میں تاویل الاحادیث کو تالیف فر مایا ہے۔ گویا قرآن مجید کے رفت قرآن مطالب پرغور وخوض کرتے ہوئے تالیف فر مایا ہے۔ گویا قرآن مجید کے رفت قرآن مطالب پرغور وخوض کرتے ہوئے قدم سن الانبیا، کے سلسلے میں آپ پرجن علوم اور اسرار کا انکشاف ہوتا گیا ان کوآپ قلم بند فرماتے گئے۔الفوز الکبید کی عبارت ملاحظہ ہو۔

"ترجمه علم تفیر کے ان وہبی علوم میں ہے جن کی طرف ہم نے اشارہ کیا، انبیاعلیہم السلام کے قصوی کی تاویل بھی ہے، فقیر نے اس فن میں ایک رسالہ ساویل الاحادیث کے نام سے تالیف کیا ہے ۔۔۔۔۔الخ۔''

تاویل الاحادیث میں اس دورکی (جس میں آدم، ادر لیں ونوح تاقبل ابراہیم علیہ السلام داخل ہیں۔) پوری تشریح ملے گی۔ اور لیں علیہ السلام طبعیات، ریاضیات، الہمیات، کی بانی سمجھے جاتے تھے، حکمت کے ان اقسام کا مرکز بدلتار ہا۔ بھی ایران، بھی یونان، اس کے بعد ابراہیمی دورآئے گا۔ خفااسی فلنفے کی شکل کو دوسرے رنگ میں بدل دیں گے۔ اس تبدیلی کے اسباب کیا تھے؟ اور تبدیلی سرشکل میں ہوئی؟ اس کی تفصیل تاویل الاحادیث میں ملے گ۔ اسباب کیا تھے؟ اور تبدیلی سرشکل میں ہوئی؟ اس کی تفصیل تاویل الاحادیث میں ابراہیم علیہ السلام سے لے کرسرور عالم اللہ تا کی تندگی کو تساویل الاحادیث میں ابراہیم علیہ السلام سے لے کرسرور عالم تالیہ تام انبیا کی زندگی کو تدریخی ترقی کے اُصول سے موجہ بنایا گیا ہے۔ [الفرقان، شاہ ولی اللہ نبر بھی۔ [الفرقان، شاہ ولی اللہ نبر بھی۔ [1

شخ اکبر کی الدین بن عربی (متوفی ۱۳۸ه مر) نے اس موضوع پراگر چه فسصوص الحکم جیسی مشہور زمانہ تالیف چھوڑی ہے، لیکن اس کو قرآن مجید کے قصص ابنیا سے متعلق ہے کیوں کہ شخ اکبر کا اصل مقصد اپنی اس تالیف سے قصص قرآنی کی تاویل اور وضاحت نہ تھی وہ و خصوص کے ذریعہ اپنے ند بہ وحدت وجودی کی اشاعت اور تائید چاہتے تھے اور اس میں اتنا انہاک رکھتے تھے کہ بقول ڈاکٹر عفیمی ابن عربی کا آیات کی تاویل کا طریقہ بھی بھی کی روی سے خالی نہیں ہوتا، خاص طور پر جب وہ فظی حیلوں سے ان معانی کی طرف جانا چاہتے ہیں، جن کا وہ خود ارادہ کرتے ہیں۔

لیکن رسالہ تاویل الاحادیث آپ کواس تکلف سے مبر انظر آئے گا۔ شخ آکبر کی الدین بن عربی نے فیصدوص الحد کم میں قصص قرآن کے ممن میں اپنے مذہب وحدت وجودی کو انتہائی شکل میں پیش کیا ہے اور اس کے لیے جن مصادر سے بھی ان کو مدد لینا پڑی ان سے مد لیخ انتہائی شکل میں پیش کیا ہے اور اس کے لیے جن مصادر سے بھی ان کو مدد لینا پڑی ان سے مد لیکر اُنھوں نے اپنی مصطلحات صوفیہ وضع کی ہیں۔ اور وہ مصادر سے ہیں۔ قرآن، حدیث ملم کلام، فلف مثا سیے، فلف نوفلا طونیہ عقوصیہ سیجیہ ، رواقیہ اور فلفہ فیلون یہودی۔ ای طرح اُنھوں نے اساعیلیہ باطنیہ، قرام طہ، اخوان الصفا اور قدیم صوفیائے اسلام کی مصطلحات سے بھی فائدہ حاصل کیا ہے۔

لین شخ اکبرلیر کے فقیر نہ تھے کہ وہ ان مصطلحات کو جن معنوں میں کہ وہ استعال ہوئی تھیں، انھی معنوں میں و ہے ہی مان لیتے اُنھوں نے ان مصطلحات کو ایک خاص رنگ میں و کے اور الله اور ہرایک اصطلاح کو ایے معنی پہنائے جو ان کے مذہب وحدة وجود سے اتفاق رکھتے ہوں۔ اس طرح اُنھوں نے تصوف کے اُدب کو مصطلحات اور الفاظ کا ایک نیا ذخیرہ دیا۔ ہوں۔ اس طرح اُنھوں نے تصوف کے اُدب کو مصطلحات اور الفاظ کا ایک نیا ذخیرہ دیا۔ فصوص الحکم نصرف ان مصطلحات برحادی ہے بلکہ وحدت وجود اور اس سے جو مسائل فصوص الحکم نیر نیز ان کے استعباط میں اُنھوں نے جو مخصوص کلای مسلک اختیار کیا ان سب مستبط ہوتے ہیں نیز ان کے استعباط میں اُنھوں نے جو مخصوص کلای مسلک اختیار کیا ان سب برجھی مشتمل ہے۔ یہ بات ان کی کسی دوسری تالیف میں نہیں پائی جاتی ۔ [حیب اب ولی مطبوعہ سلفیہ جس مشتمل ہے۔ یہ بات ان کی کسی دوسری تالیف میں نہیں پائی جاتی ۔ [حیب اب ولی مطبوعہ سلفیہ جس ۱۳۵۹]

یقینا شاہ ولی اللہ صاحب نے بھی اس رسالہ میں قدیم مصطلحات سے استفادہ کیا ہے اور ان کو نے معنی بہنائے ہیں۔ اور کہیں اپی طرف سے بھی مقصد کی توضیح کے لیے مصطلحات کا اختراع کیا ہے کیکن اس رسالے میں وہ تعقیز نہیں پائی جاتی جو فیصدوص الحد کے میں ہے۔ حیات ولی اور نزبته الحواطر کے مولفین کی اس رسالہ کے متعلق جورائے ہے وہ یہاں پیش کی جاتی ہے۔

#### حيات ولى كمؤلف فرمات بين:

"ال كتاب (تاويل الاحاديث) ميں جناب شاه صاحب نے حضرت آدم عليه السلام سے لے کر جناب نبی اکرم اللہ کے زمانہ مبارک تک کے ان تمام ابنیا علیم السلام کے قصص بیان کیے ہیں، جن کا ذکر قرآن مجید میں آیا ہے اور اس کے ساتھ ہی ان حواد ثات کے وجوہ بطریق رموز بیان کیے ہیں جوانھیں پیش آئے۔ بالغ نظریں اس کتاب کود کھی کرشاہ صاحب کے تبحر کا پور اپور الندازہ کر سکتی ہیں۔ [نسن نہ تا کے دائرة المعارف العثمانیة، ج ۲۵ میں کے ہیں۔

نزهة الخواطر كمؤلف فرمات بين:

"تاويل الاحاديث" رسالة نفيسة له بالعربية في توجيه قصص الانبيا عليهم السلام وبيان مباديها التي نشأت من استعداد البني تابلية ومن التدبير الذي وبرته الحكمة الالهية في زمانه\_"

"تاویل الاحادیث تالیف شاہ ولی الله عربی میں ایک پاکیزہ رسالہ ہے، جس کا موضوع ہے انبیاعلہ ہم السلام کے قصے اور اُن کے مبادی واُصول جن کا مصدر ومنشانی کی استعداد اس کی توم کی قابلیت اور وہ تدبیر ہے جس کا حکمت ِ الہیہ نے ان کے دور میں اہتمام فرمایا۔"

یہ کتاب پہلی بارسیداحدولی اللہی نبیرہ شاہ رفیع الدین صاحب محدث دہلوی کی کوشش سے مطبع احمدی دہلی میں اُردوتر جے کے ساتھ چھپی تھی۔ایک کالم میں عربی متن اور دوسرے کالم میں اُردوتر جمہ تھا۔ بیتر جمہ نفطی ہے جس سے اس علمی کتاب کی پوری پوری ترجمانی نہیں ہوسکتی

یہ مطبوع نسخ بھی اب نا بید ہے۔ اور کہیں کہیں علمی کتب خانوں میں پایا جا تا ہے۔
شاہ ولی اللہ اکیڈی حیدر آباد کی طرف سے حال ہی میں بیا علمی کتاب خوبصورت عربی
مصری ٹائپ میں تحقیقی حواثی اور مبسوط مقدمہ کے ساتھ چھپی ہے۔ حسن اتفاق سے اس کا ایک
قدیم مخطوطہ بھی ہاتھ آگیا تھا۔ اس کے کا تب شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دہلوی کے ایک
شاگر دحافظ محمر نوشہ صاحب ہیں۔ شروع صفحہ کے حاشیہ پر کا تب کی طرف سے رہے بارت نوشتہ
ہے۔

"نسخه هذا مسمى ب تاويل الاحاديث تمام شد بتاريخ ٢ ماه ذى الحجه يوم الجمعة بيداضعف العباد تخافظ محمد نوشه عفى عنه ١٢٥٢ ه قدسى-"

مخطوطے پر حافظ محمد نوشہ صاحب کی مہر بھی ثبت ہے، جس پر محمد نوشہ ۱۲/۲۷ کندہ ہے یہ نایا بقلمی نسخہ حضرت مولانا محمد عبد اللہ صاحب عمر بوری ملتانی حال خطیب جامع معجد بریانیر کا دروازہ بہاولپور کے ذاتی کتب خانہ کامملو کہ ہے اور مولانا محمد عبد اللہ صاحب نے عارتیہ ہمیں عنایت فرمایا تھا۔ مخطوط نستعلق میں ہے اور خط عمدہ ہے۔

تاویل الاحادیث کا یکی نخمولا نامجر عبدالله صاحب عمر پوری کومولوی عبدالعزیز صاحب فرزنده ار جمند مولوی فیض احمد صاحب غوری تخصیلدار ساکن بهاو لپور سے ملا مولوی فیض احمد صاحب نسخه کے خلف رشید ہیں ۔ صاحب نسخه حضرت مولا نا الحاج عافظ عبدالمجید محمد نوشه (خلف الصدق مولا نا نور نبی غوری ٹوئی) حضرت مولا نا بها درعلی ٹوئی کے ارشد تلانده میں سے ہیں۔ مولا نا بها درعلی صاحب کانقش خاتم '' ہست زیارانِ بی بها درعلی ارشد تلانده میں اسے ہیں۔ مولا نا بها درعلی صاحب کانقش خاتم '' ہست زیارانِ بی بها درعلی مصاحب کانقش خاتم '' ہست زیارانِ بی بها درعلی مصاحب کانقش خاتم '' ہست زیارانِ بی بها درعلی کے دوروہ حضرت سراج الهند شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی کے شاگر درشید ہیں۔ مولا ناعبدالمجید بین نور نبی غوری ٹوئی بہا و لپوری اپنے فضل و کمال کی بدولت نواب ٹوئک کے داما دینے اس بنا پرمحمد نوشہ کا لقب ملا۔ مولا ناعبدالمجید کافی عرصہ حربین شریفین کی اقامت

ے فیض یاب ہوئے اس مدت میں وہ حرمین شریفین کے علماءِ کرام کے حلقہ درس میں شامل ہو

کران کے فیوضات علمی سے بہرہ ور ہوتے رہے۔

تاويل الاحاديث كاليم كالمخمولانا محرنوش كاتح برشده مياكر چمولانا محرنوشكى دوسری تحریر شده کتابیں اور مسووات اس طرح صاف خط میں نہیں۔ تاہم اس کا طرز تحریران مے مخلف نہیں معلوم ہوتا ہے کہ اس کتاب کے لیے اعلیٰ کاغذی بہم رسانی اور صفائی خط کا خاص اہتمام کیا گیاہے، ای وجہ ہے ان کی دوسری تمام تحریرات کے برعکس اس کتاب کے اوّل صفه کی بینانی پرمہر ثبت ہے صاحب نسخہ کے متعلق جملہ معلومات ہمیں حضرت مولا نا عبداللہ صاحب عربوری خطیب جامع مسجد بریانیری دروازه بهاولپورسے حاصل موئیس ـ تــاویـل الاحساديث كے مطبوعه اور مخطوط نسخوں میں کہیں تو كافی فرق مایا جاتا ہے۔ مثال كے طورير آخری تاویل میں رسول الله علیہ کے دور کے حوادث کا ذکر کرتے ہوئے مؤلف امام جب انتقاق قمر کا ذکر فرماتے ہیں تو کتاب کے مطبوعہ نسخے میں پوری ایک سطر غائب ہے، جو یہ م-"قال بعض من له معرفة بعلم الاثر والحكمة الطبيعة كان"اس كي بعدكي عبارت كالمصطلب ب كه جاند كشق مون كاواقعة قليلة الوقوع ب، جس كوالله تعالى نے قرب قیامت کے لیے علامت بنایا ہے وغیرہ اس پر علمائے فرنگی محلی کی طرف سے اعتراضات کے گئے ہیں اور جوانی رسالے بھی شائع ہو چکے ہیں۔علامہ کوٹری نے بھی اس پر اعتراض کیا -- ال تم كى عبارت تفهيمات الميه ج مي بحى موجود الكين تاويل الاحاديث ك مخطوطہ نننے میں مذکورسطر سے معلوم ہوتا ہے کہ بیتحقیق شاہ صاحب کی این نہیں ہے بلکہ سی دوسرے اہلِ علم کی تحقیق ہے جو کہ منقول اور معقول دونوں میں معرفت اور مہارت رکھتے ہیں۔ مخطوطہ اور مطبوعہ شخوں میں اس شم کے گی اختلا فات ہیں، جن سب کوا کیڈی کے مطبوعہ لنخ تاویل الاحادیث کے حواشی میں تحریر کردیا گیاہے، گویا کیڈمی کا ثالع کردہ پہنخہ کتاب كمطبوعه اورمخطوط نسخول كوسامنے ركھ كرمرتب كيا گيا ہے اور ان شاء اللہ تعالیٰ پہنہایت كارآ مد . ثابت ہوگا۔

## حديث وعلوم حديث

٢: المصفى في احاد ثيث المؤطاء فارسى

شاہ صاحب نے مؤطاا مام مالک کی بینا در دوزگار فارس شرح کب تالیف فر مائی اس کا واضح جواب بھی ہمیں مصنف علام کی کسی تحریر سے بھراحت نہیں ملتا۔ البتہ اس شرح کے مقدمہ کی ایک عبارت سے اتنا معلوم ہوتا ہے کہ حرمین سے واپسی کے بعد آپ نے بیشرح لکھنا شروع فر مائی۔

المصفی کے مقدمہ میں شاہ صاحب ایک جگہ امام مالک اور اُن کی کتاب مؤطاک فضائل بیان کرنے کے بعد فرماتے ہیں: "بالجمله ملاحظه ایس اُمور شوق روایته مؤطا اولاً وشرح آن ثانیاً بیدا کرد۔" ترجمہ: "خلاصہ یہ کہ ان فضائل کود کھ کریہ شوق بیدا ہوا کہ پہلے مؤطاکی روایت حاصل کی جائے اور پھراس کی شرح لکھی جائے۔"

مقدمہ کے آخر میں آپ نے حرمین کے ان مختلف اسا تذہ حدیث کے نام دیے ہیں جن سے آپ نے مقدمہ کے آخر میں آپ نے حاصل کیا۔اور آخر میں مقطا کی روزیت کی ایک اساد بر اکتفا کر کے اس کا تفصیل سے ذکر فر مایا ہے۔ کیونکہ بیا اسناد سے سام سے مسلسل ہے بینی اسناد کے جملہ راویوں نے اپنے شخ سے اس کتاب کو سنااور اُن کے روبرواسے پڑھا ہے۔ شاہ صاحب کی عبارت ملاحظہ ہو:

"باید وانست که آیل فقیر کتاب مؤطاً روایت کرده است از شیخ ابوطاهر مدنی وشیخ تباج الدین قلعی وسیّد عمر بن احمد عقیل بن بنت شیخ عبدالله بن سالم البصری ثم المکی بسماع بعض و اجازة باقی بعد از آل برشیخ وفد الله المغربی الممکی المولد والمنشأ همه آل خواند واینجابر همیں اسناد اکتف می کند که مسلسل است بسماع جمیع۔"

''جاننا چاہے کہ اس فقیر شاہ ولی اللہ نے مؤطا کتاب کی روایت کی ہے۔ شیخ ابوطا ہر مدنی شیخ تاج الدین قلعی ،سیّد عمر بن احمد عقیل سے جو کہ شیخ عبد اللہ بن سالم بھری کی کے نوا سے جیں۔ کتاب کے بعض جھے کو سنا اور باقی کی اجازت حاصل ہوگی اس کے بعد بوری کتاب کوشیخ وفد اللہ مغربی الاصل اور مولد ومنشا کے لی ظ ہے کی کے روبر و

رڑھا۔ یہاں ای ایک اساد پر اکتفا کی جاتی ہے جو کہ جمیع راویوں کے ساع ہے مسلسل ہے۔''

مقدمہ کی مذکورہ عبارات سے اتنا تو واضع طور پرمعلوم ہوگیا کہ شاہ صاحب نے حرمین سے واپسی کے بعداس شرح کو تالیف فرمایا ہے اور ویسے بھی شاہ صاحب حرمین شریفین جانے سے واپسی کے بعداس شرح کو تالیف کا با قاعدہ سے پہلے زیادہ تر درس و تدریس اور کتب بنی میں مشغول رہے، تصنیف و تالیف کا با قاعدہ سللہ حرمین سے واپسی کے بعد ہی آپ نے شروع فرمایا۔

قرائن سے معلوم ہوتا ہے کہ جیسے ہی شاہ صاحب حرمین سے واپس تشریف لائے اور کتب حدیث میں سے مؤطا کی طرف آپ نے زیادہ توجفر مائی تو آپ نے اس کی شرح لکھنا بھی شروع کر دی۔ آپ کے ایک خاص تلمیذ اور سفر وحضر کے رفیق شاہ محمد عاشق صاحب کی اكة تحريب معلوم بوتا ب كه حضرت شاه ولى الله في المصيفي شرح مقطا كے مسوده كو اختام تک تو پہنچایا، کین وہ دوسرے مشاغل کی وجہ سے ان مسوادت کی ترتیب اور تہذیب کی طرف توجه نه کر سکے اور ایک مدت تک به کتاب غیر مرتب ہی رہی۔اگر چہاس کام کی طرف آپ کادل برابر ماکل تھالیکن ( فرصت کی ) کوئی صورت نه نکل سکی۔ یہاں تک که آپ کی رُوح رِفتوح نے ملاء اعلیٰ کی طرف پرِواز فر مایا۔ جب بیرواقعہ پیش آیا تو آپ کے عقیدت مندوں میں ہے کئی کو بیہ ہوش نہ رہی کہ ان اور اق کی تلاش کرے، آخر الامریانچ چھے ماہ کی مدت گزرنے کے بعدایک صالح نے حضرت کوخواب میں دیکھا کہ آپ گویا پیفر مارہے تھے کہ میں مؤطا كترجمه كي طرف بهت اشتياق ركها مول اورآب اس مين شغف ظامر فرمار بعضه اس صالح دوست نے شاہ محمد عاشق کو بیے خوشخبری سنائی شاہ محمد عاشق فرماتے ہیں کہ اس وقت سے ان مسودات کی ترتیب اور تبییض کی طرف دل میں ایک پریشان کن شغف پیدا ہوا اور حضرت شاہ صاحب کے ایک تلمیذ خاص اور خصوصی محرم حافظ قر آن خواجہ محمد امین ولی اللہی ہے اس شوق كوبيان كيا، وه ان مسودات كونكال كر، كتاب المسدى كوسامنير كه كرتر تيب اورتبيض میں لگ گئے اور ایک مدت تک اُنھوں نے بڑی کوشش فر مائی تب جا کر کتاب حسن انتظام سے

آراسته بموئی اور انهاره شوال بروزیک شنبه ۱۵ اه میس مرتب بموئی - والحمدالله علی ذلك شنبه ۱۵ اه میس مرتب بموئی - والحمدالله علی ذلك شاه محمد عاشق کی اصل عبارت بهی بیهال تبر کانقل کی جاتی ہے، بیعبارت المصفی شرن مقطا مطبوعه قدیم فاروقی پریس کے آخری صفحه پرنظر آئی - مقطا مطبوعه قدیم فاروقی پریس کے آخری صفحه پرنظر آئی - مناصق می حسان صاحب تلین مصنف " خلاصة تحریر مولوی محمد عاشق صاحب تلین مصنف "

الحمد الله وسلام على عباده الذين اصطفى"

اما بعد فقير محمد عاشق برضمير صفا پذير طالبان صادق واضح ميگرداند كه جور اين كتاب المصفى شرح مؤطا امام مالك از قلم فيض رقم حجت الله حِضرت شاه ولى الله عنه وارضاه به تسويد رسيّد بسبب اشتغال باشغال ديگر توجه ترتيب وتهذيب آل مسودات مبذول نشد ومدتي غير مرتب ماندهر چند گوشه خاطر مبارك بانطرف هميشه مصروف بود ليكن صورت نمي گرفت تماآنکه رُوح پر فتؤخ ایشان بملاء اعلی پر واز فر مود وجوں ایں واقعه رونمود كسي را از عقيدت مندان هوش نماند كه تبفحص آن اوراق پرداز تابعد مدت پنج ياشش ماه صالحي حضرت ايشان رادر خواب ديد كه گويا صيضرمانيد به ترجمه مؤطا شوق بسياردارم واظهار شغف بآن ميفر مايند انغريز نزد كاتب حروف آن بشری را بیان نمود از همان وقت شغفی معلق به ترتیب وتبییض آن مسودات بخاطرم افتاد ونزد حافظ كلام ربّ العالمين خواجه محمد امين ولي اللهي كه تلميذ خاص ومحرم بااختصاص جناب حضرت ايشان بود شغف خود رااظهار نمودم ایشان مسودات رابیرون آورده کتاب رابیش روئی نهاده ترتيب وتبييض كرفتند ومدتى جهد بليغ نموده تاحسن انتظام يافت وثامن عشرة شوال يوم الاحد عند رابعة النهار ١٧٩ اتسع وسبعين بعد الالف والماته مرتب ومهذب گرديد الحمد الله على ذلك حمدا كثيراً

اس عبارت سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ شاہ صاحب اپن زندگی میں السمسنی کومرت نفر ما سکے اور دوسری یہ بات بھی معلوم ہوگئ کہ مؤطا کی عمر بی شرح المسدوی جو کہ ہمایت مخفر ہوتا ہے کہ تفر مائی ۔اب مناسب معلوم ہوتا ہے کہ تفر طور پرشاہ ہے آپ نے السمد مناسب معلوم ہوتا ہے کہ تفر طور پرشاہ صاحب کے الفاظ میں ان عوامل اور محرکات کا بھی ذکر کیا جائے جن کی وجہ سے آپ نے عدیث صاحب کے الفاظ میں ان عوامل اور محرکات کا بھی ذکر کیا جائے جن کی وجہ سے آپ نے عدیث

میں سے مؤطا امام مالک کوانتخاب فرمایا۔المصفی شرح مؤطا کے مقدمہ میں حمداور درود کے بعد شاہ صاحب رقم طراز ہیں:

"ميكويد فقير رجمة الله الكريم ولى الله بن عبدالكريم العمري نسباً الدهلوي وطنأ ايس فقير رامدتي بسبب اختلاف مذاهب فقها وكثرت احزاب علما، وكشيدن بركسي بجابني تشويش روى وادزير كه تعيين طريقي برائي عمل ضروريست وتعين بغير ترجيح سفسطه ووجوه ترجيح بسيار واقوام رادر تقرير وجوه ترجيح اجمالاً وتفصيلاً اختلاف فاحش پس هـر جـانب دست و پاز دو فائده نه ديد دار هر كسي استعانتي نمود حاصلی بدست ینامد بعد ازان بتضرع تمام بحضرت باری جل مجده متوجه شدلمن لم يهدني ربي لاكون من القوم الضالين اني وجهت وجهي للذي فطرا السموات والارض جنيفا وما انا من المشركين، پس اشاره بكتاب مؤطا كه تاليف امام همام حجة الاسلام مالك بن انس است رفت .... الخ." [مقدمه المصفى شرح مؤطا، فارسى، طبع فاروقى] " خدائے کریم کی رحمت کامختاج ولی اللہ بن عبدالرحیم جونسبًا العمری اور وطنا دہلوی ہے، کہتاہے کہ مذاہب فقہامیں اختلاف اوراس کی وجہ سے علمائے جو بکثرت گروہ بن گئے ہیں کہان کے میں سے ہرایک ایک جانب کھنچتا ہے،اس صورت حال سے میرے دل کو بردی تشویش ہوئی اور بیاس لیے کہ ل کے لیے ایک طریقے کاتعین ضروری ہے اور ریعین ترجیجے کے بغیر شیخے نہیں ہے اور ترجیجے کے وجوہ مختلف ہیں۔اوراس بارے میں علما میں اجمالی بھی اور تفصیلاً بھی برواا ختلاف ہے۔ چنانچہ میں نے دائیں بائیں بہت ہاتھ پاؤں مار بےلین بے کاراور ہرایک سے مدد چاہی پر بے نتیجہ، پھر میں بڑے خشوع اور خضوع کے ساتھ باری تعالی کی طرف متوجہ ہوا۔ اگر میرارب مجھے ہدایت نہ دیتا تو یقنینا میں گراہ لوگوں میں ہے ہوتا۔ میں نے دوسروں سے منہ موڑ کراپنا منہ اس ذات کی طرف کیا، جس نے آسانوں اور زمین کو بیدا کیا اور میں مشرکوں میں سے نہیں ہوں اس يرجيح (بذريبه الهام) امام ظيم حجة الاسلام ما لك بن انس كى كتاب مدوطا كى طرف اشاره ہوا۔....ارلخ''

محولا بالاعبارت سي شاه صاحب كا مقطا امام ما لك كى شروح لكھنے كاصل محرك واضح ہوجا تا ہے۔شاہ صاحب نے جس طرح قرآن مجید کی تعلیم میں ایک جدت فرمائی اور قرآن مجید کومختلف تفاسیر ہے الگ رکھتے ہوئے اس کا ترجمہ پڑھانا شروع کیا اور اس کے لیے کچھ أصول مقرر فرمائے جن كوآب نے اپنى بیش بہا تالیف الفوذ الكبید فارى میں جمع كرديا ہے۔ اسی طرح علم حدیث کی تعلیم میں بھی ان کا مسلک عام علاء سے متاومنفر د ہے۔ شاہ صاحب سے پہلے برصغیر ہندویا کتان میں صدیث میں سب سے پہلے مشد کو ق یڑھتے تھاور کی وضاحت اورشرح كے سلسله ميں شيخ عبدالحق صاحب محدث دہلوي كي دوشرحوں المصعات ادر السعته اللمعات كى طرف رجوع كياجا تاتھا۔ يہلى شرح عربى ميں باوردوسرى فارى ين الله صاحب نے اینے دور میں اس طریقہ تعلیم میں بی تجدید فرمائی کہ مؤطا کے درس کو مشکوۃ پر مقدم رکھا۔اس طرح بقول علامه اُستاذ عبيد الله سندهي جب کوئي شاگر دشاه صاحب کے طریقہ تعلیم برعمل کرے گا تو اس کے سامنے دو کتابیں باقی تمام کتب پر مقدم رہیں گی۔ایک قرآن مجيداوردوسري مؤطا امام مالك جب مؤطا اوردوسري كتب حديث كي ترجيح اورتقديم مل اختلاف پیدا ہوا تو کتبِ حدیث کی صحیح اور طبقات کی ترتیب میں بھی شاہ صاحب کے طریقہ کا دوسروں سے مختلف ہونالا بدی ہے۔ اکثر علما جو کہ صحیح بیضادی کو جملہ کتبِ حدیث پرتر پیج ریتے ہیں، ان کے ہاں کتب احادیث کا پہلا طبقہ صحیح بخاری اور صحیح مسلم ہوگااور دوسراطبقہوہ ہے جو کہان دونول کے شروط پر ہے اور تیسراطبقہ کتب سنن جیسے سدن ابوداؤد اورسىنن ترمذى --

اس سے بیمتضرع ہوا کہ اگر کسی حدیث کے متعلق محدث ما کم یہ کہے کہ یہ حدیث شیخین بخاری اور مسلم کے شروط پر ہے تو اس کوالیں حدیث پر مقدم رکھا جائے گا جس کوامام ابوداؤد نے روایت کیا۔اوراس پر خاموشی اختیار فرمائی۔ یعن صحت اور سقم کے متعلق کوئی رائے پیش نہیں گی۔ای طرح کتب غریب جیسے ابن ماجہ ، صحیح ابن حبان ، صحیح ابن خزیمه اور منتقی میں اگر کوئی حدیث صحیح بخاری اور صحیح بخاری کوئی حدیث صحیح بخاری اور صحیح بخاری کوئی حدیث صحیح بخاری اور صحیح بخاری کی شروط پر ہوگی تو وہ سنن ابوداؤد کی

مدیث پرزج یائے گی۔

ہارے ان علما کا بیدستورر ہا کہ اُنھوں نے سے احادیث کے سلسلے میں رجال کی توثیق پر ۔ کفایت کی اورمسلمانوں کے مل وفکر کو دراخوراعتنا نہ مجھا گیا۔اہلِ علم کی صنف کو ہمارے اُستاذ علامه عبیدالله سندهی شیخ ابوطا ہر مدنی کی پیروی میں وراتی (ورق گردانی کرنے والے) محدث - ق تير

علامہ اُستاذ سندھی فرماتے ہیں کہ متاخرین میں سے شخ جلال الدین سیوطی اور اُن کے ا تباع جیسے شخ علی متقی اور شخ عبدالحق صاحب دہلوی کی بھی یہی رائے تھی بلکہ شخ عبدالحق تو سرے

سے طبقات ِ احادیث کی ترتیب کے قائل ہی نہیں اور وہ کسی غریب کتاب کی حدیث کوجس کی النادر جال شیخین، صحیح بناری ومسلم کے رجال ہوں، شیخین کی حدیث کے برابر بھتے

ہیں۔ یااس پرتر جیے بھی دیتے ہیں۔اور شخ عبدالحق صاحب اس مسئلہ میں شخ کمال الدین ابن

الہمام مجہد کے پیروکارنظرآتے ہیں۔

شخ عبدالحق کا بیمسلک سرز مین پاک وہند میں ان کے بعد بڑامشہور ہوااس میں شک نہیں کہ ابن ہمام بڑے یائے کے لوگوں میں سے ہیں لیکن اس بارے میں اُنھوں نے بھی غلطی کی م ـ شاه صاحب نے اپنے مسلک کے مطابق حجة الله البالغة میں طبقات کتب حدیث پر جو تحقیق فرمائی ہےوہ ہم کوان علما کی تالیفات میں بھی نظر نہیں آتی جو مقطا کو جملہ کتبِ حدیث پرمقدم رکھنے میں شاہ صاحب کے ہم نواہیں جیسے قاضی عیاض ، ابن عیاض ، ابو بکر العربی المالکی ،

حافظ مغلطا كى حفى \_

امام دارا کجر قسےان کے زمانے میں تقریباً ایک ہزارشا گردوں نے مؤطا کوئ کرجمع کیا تھا۔اس لیےان روایات کی بناپراس کے متعدد نسخے مروج ہو گئے \_فقہا ومحد ثین اور صوفیا وامرااورخلفاني بهى امام مالك سي تبركاً مفطلا كي سندحاصل كي بسراج الهندشاه عبدالعزيز صاحب فرماتے ہیں آج کل ملک عرب میں ان کثیر نسخوں میں سے چند نسخے پائے جاتے ہیں۔ پہلانسخہ جس کا سب سے زیادہ رواج اور جوسب سے زیادہ مشہور ہے اور گروہ علما کا مخدوم

بھی یہی نخہ ہے وہ یخیٰ بن یخیٰ مصمووی اندلی کانسخہ ہے۔ چنانچہ جب مطلق یعنی بلاکی قید کے مقطا کہاجا تا ہے۔ تو فوراً اس کی طرف ذہن جا تا ہے اور اس پر منطق و چباں ہوتا ہے۔

یکیٰ بن یکیٰ مصمووی نے حضرت امام عالی مقام کی زیارت اور اُن سے استفادہ کی سعادت حاصل کرنے سے بل قرطبہ میں زیا د بن عبدالرحمٰن سے تمام مؤطا کی سند حاصل کی سند حاصل کر فی میں اس کے بعد ان کو مزید علم حاصل کرنے کا شوق دامنگیر ہوا۔ چنا چہ ہیں برس کی عمر میں اُنھوں نے مشرق کا سفرا ختیار کیا۔ اور مدینة الرسول بہنے کراس میں امام مالک سے مؤطا

9 کاره میں جو کہ امام مالک کی وفات کا سال ہے، ان کی امام سے ملاقات ہوئی۔ امام کی وفات کے وفت بیرو ہاں موجود تھے۔ ان کی تجہیز و تکفین کی خدمت ان کو نصیب ہوئی اُنھوں نے عبداللہ بن وہب سے جوامام مالک کے جلیل القدر شاگر دوں میں سے ہیں، ان کے مرتب کردہ مدو طا اور جامع کوروایت کیا ہے اس کے علاوہ امام مالک کے اصحاب میں سے ایک جماعت کثیر سے موصوف ملے اور اُن سے علم حاصل کیا حضرت شاہ عبدالعزیز نے لکھا ہے کہ حضرت امام مالک نے جوہم بھی یہاں نقل کے خطاب سے سرفراز فر مایا تھا۔ اور پھر ایک حکایت لطفے کے طور پر نقل فر مائی ہے جوہم بھی یہاں نقل کرتے ہیں۔

ایک دن عیسی بن دینار (امام مالک کے جلیل القدر شاگرد) امام مالک کی خدمت میں حاضر تھے اور اُن سے استفادہ فرمار ہے تھے۔ ان کے علاوہ اور اشخاص بھی فیض یاب ہور ہے تھے کہ دفعۂ ہاتھی کے آنے کا شور وغل ہوا۔ اب عرب میں ہاتھی کونہایت تعجب سے دیکھا جاتا ہے۔ اسی وجہ سے بعض عرب کے رہنے والے ہاتھی کے دیکھنے کوفخر یہ بیان کر کے مبار کباد کی کے خواستگار ہوتے ہیں جیسا کہ ابوالشمن کے ان دوشعروں سے ظاہر ہوتا ہے۔

فبارك الله لى فى رؤيته الفيل فكدت اضع شيئا فى السراويل یا قوم انی رائیت الفیل بعد کم رائیة ولیه ششی یحرکه "ترجمہ: اے میری قوم! میں نے تمھارے بعد ہاتھی کودیکھا ہے۔اللہ تعالیٰ اس ہاتھی کے دیکھنے میں میرے لیے برکت فرمائے۔وہ اپنی کسی چیز (یعنی سونڈ) کو حرکت دے رہاتھا جب میں نے اس کو دیکھا تو ڈرگیا اور قریب تھا کہ میں اپنے پائجامہ میں کچھ کردوں۔'

غرض جب ہاتھی کے آنے کا شور وقل ہوا تو اما م الک کی جماعت کے اکثر افرادامام کو چھوڑ کر ہاتھی دیسے کو دوڑ پڑے ،مگر یجی بن یجی اسی ہئیت وحالت میں بیٹے فیض حاصل کرنے میں مشغول رہاور نہ ان سے کوئی بے ساختہ حرکت سرز د مشغول رہاور نہ ان سے کوئی بے ساختہ حرکت سرز د ہوئی۔امام ما لک اس وقت سے ان کوعاقل کے خطاب کے ساتھ مخاطب فرماتے تھے ابن بشکوال نے بیان کیا ہے کہ یجی بن یجی مستجاب الدعوات تھے۔وضع ولباس اور ہئیت ظاہری اور نشست و برخاست میں بھی حضرت امام ما لک کا اتباع فرماتے تھے۔جو پچھامام ما لک سے سنا تھا اس کے مطابق فتوئی دیتے تھے اور امام ما لک کا اتباع فرماتے تھے۔ جو پچھامام ما لک سے سنا تھا اس کے مطابق فتوئی دیتے تھے اور امام ما لک کے خلاف جانا پند نہ فرماتے تھے،اگر چہاس وقت لوگوں میں ایک فتہی نہ جب کی تقلید رائے نہ ہوئی تھی نہ عوام میں نہ خواص میں ۔گو یکی بن یکی نے ہر مسئلہ میں امام ما لک کے نہ جب کو اختیار کیا ہے لیکن چار مسئلوں میں وہ لیث بن سعدی مصری کے نہ جب کو اختیار فرماتے ہیں۔شاہ عبد العزیز صاحب نے ان چاروں مسائل کی اپنی کتاب بستیان المحد شین میں نصر تح فرمائی ہوئی۔ جی کی وفات ماہ رجب ۲۳۲ ھیں واقع جوئی۔ المی حد بیات کی میں واقع جوئی۔ ان کی عربیا تی برس کی ہوئی۔قرطبہ میں ان کی قبر ہے۔

مرائ الہند شاہ عبدالعزین صاحب فرماتے ہیں کہ حضرت شیخ المشائخ پیشوائے علائے رائخین شاہ ولی اللہ دہلوی قدس اللہ مرہ العزیز نے اس مؤطا کی جوبروایت یجیٰ بن یجیٰ لیثی ہے، دوشرحیں کھی ہیں پہلی شرح کچھ دقیق اور مجہدانہ فاری زبان میں ہے۔ المصفیٰ فی احسادیث المؤطا اس کانام ہے اور دوسری شرح مختصر ہے اس میں صرف فقہا حنفیہ وشا فعیہ کے مذاہب بیان کرنے پراکتفا کیا ہے اور پھھان ضروری اُمور کا بھی (جومشکل تھے شرح غریب مناہب بیان کرنے پراکتفا کیا ہے اور پھھان صروری اُمور کا بھی (جومشکل تھے شرح غریب مناہب بیان کرنے پراکتفا کیا ہے اور پھھان مار المسدویٰ من احادیث المؤطا ہے۔ راقم الحروف

(شاہ عبد العزیز) نے اس شرح کو ان سے ضبط وا تقان سے سنا ہے۔ شاہ عبد العزیز مادب نے اس کے علاوہ مدوسا کے چودہ اور شخوں اور اُن کے مرتبول کا اپنی تالیف بسنسان المحد دین میں تفصیل سے ذکر فرمایا ہے۔

شاه ولى الله صاحب نے المصفىٰ ميں شخفيق كى سن مج كواختياركيا ہے اور پھر مؤطا كا اللہ صاحب نے المصفىٰ ميں ، اس كوخود آپ كے الفاظ ميں سنئے -المصفىٰ شرح مؤطا كے مقدمہ ميں فرماتے ہيں :

"بالجمله ملاحظه این اُمور شوق روایت مؤطا اولاً وشرح آن ثانیاً پیدا کردودر شرح ترتیب و تبویب مسائل فقهیه برحسب ترتیب کتب فقه وذکر آیات متعلقه بهر باب وشرح غریب و ترجمه هر حدیثی وبیان اختلاف فقها در هر مسئله بو جود آمد و تحدید الفاظ وار ده در نصوص واستخراج علته هر حکمی و تخلص بواسطه آن بقواعد کلیه جامعه مانعه و تعقب شافعی وغیر آن کو غوامض اسرار اجتهاداست ذکر کرده شدوو صل مرسل و ماخذ اقوال صحابه و تابعین که از غوامض علوم محدثین است نیز ذکر کرده شد، واگر اهل زبان بفهم این غوامض نرسند و آن راغینمت نشمارند گله نیست زیر اکه از غوامض مجتهدین و غوامض محدثین هر دو معروض و متغافل اند."

"خلاصہ یہ کہ حقط اک ان خصوصیات اور فضائل نے پہلے تو اس کی روایت کا اشتیاق پیدا کیا اور پھر یہ کہ اس کی شرح کروں چنا نچہ میں نے شرح میں اس کے فقہی مسائل کو کتب فقہ کی ترتیب پر مرتب کیا اور ہر باب میں اس کے مناسب جوآیات شریفہ تھیں ان کا اضافہ کیا اور غریب و نامانوس الفاظ کی شرح اور حدیث کا ترجمہ کیا اور ہر سکے میں فقہا کا جو اختلاف ہے اس کو بیان کیا۔ میں نے نصوص میں آئے ہوئے الفاظ کی حدود فقہا کا جو اختلاف ہے اس کو بیان کیا۔ میں نے نصوص میں آئے ہوئے الفاظ کی حدود اور تعریفیں بیان کیں۔ ہر حکم کی علت کا جس طرح استخراج کیا گیا ہے، اس کی کیفیت اور تعریفیں بیان کی اور اس طرح جسے جامع و مانع قواعد تک پہنچا گیا۔ اس کا ذکر کیا اور امام شافتی بیان کی اور اس طرح جسے جامع و مانع قواعد تک پہنچا گیا۔ اس کا ذکر کیا اور امام شافتی کے امام مالک پر جو تعصّبات ہیں اُنھیں بیان کیا اور دوسری چیزیں بھی کہ یہ سب اجتہاد کے غوامض اور پوشیدہ اسرار میں سے ہیں اور اگر کوئی مرسل صدیث ہے تو اس کا اتصال

ذکر کیااسی طرح صحابہ اور تابعین کے اقوال کا ماخذ (جو کہ محدثین کے پوشیدہ علوم میں ہے ہے) بھی بیان کیا گیا ہے۔اگراس دور کےلوگ ان غوامض کے فہم کونہ بھنچ سکیس اوراُن کونعمت خیال نہ کریں تو ان ہے کوئی شکوہ نہیں ہے کیونکہ وہ مجتهدین اور محدثین دونوں کے پوشیدہ اسرار سے عاقل ہیں۔''

ہارے خیال میں بیہ کتاب پہلی بار۱۲۹۳ھ میں دہلی میں دوجلدوں میں طبع ہوئی۔جلد اوّل مطبع فاروقی دہلی میں باہتمام محمعظم صاحب چھپی ۔اس کے آخر میں بیعبارت ثبت ہے: "لله الحمدمن قبل ومن بعد كه جلد اوّل كتاب مستطاب شرح مؤطا امام مالك مسمى به مصفى از عمده تصانيف جناب قدوه محققين عمدة المفسرين حيضرت شاه وليي الله محدث دهلوى باتصحيح تمام وتنقيح مالا كلام بتاريخ جهارم ماه شعبان المعظم ٢٩٣ ه حليه انطباع وحله اختتام پوشيده\_"

جلد دوم مطبع مرتضوی دہلی میں باہتمام حافظ عزیز الدین چھپی اوراس کا من طباعت بھی ١٢٩٣ ه ہے جلد ثانی کا کا تب محمد امام الدین صاحب پنجا بی ہیں اور قطعہ تاریخ بھی لکھاہے اصل عبارت ملاحظه مو: قطعه تاريخ از كاتب جلد ثاني محدامام الدين صاحب پنجابي -

مصفى طبع شد شرح مؤطا به ترتيب خوش ودستور زبيا بساعت سعد شدطبع مصفا

سروش غیب گفتار از سرلطف

جلدانى كآخرمين حاشيه يرطيع المصصف كاختنام كى تاريخ قاضى طلامحد خال بیاوری کی طویل فاری نظم موجود ہے، اس طرح المسدی کی طبع پر بھی مذکور ناظم کی بہترین نظم لکھی گئی ہے۔

ان دونوں کے کچھاشعاریہاں نقل کیے جاتے ہیں:

گه در صفتِ صورت و گه بحث هیولیٰ خوش حكمت ايمان بخاري ومؤطا در حل معانى مؤطا يدبيضا بى بىخت موفا بلب ايں شهد ومصفا تباوصف مكبرر شود ومدح مثنا

ای در هوس فیلسفه سر گشته سودا از حکمت یونان نبری صرفه طلب کن ایں شرح مصفی است بسی طرفه که دارد شهدى است مصفا عجب امانه بيايد در فكرت تـاريخ بدم شايق وساعي

#### شد طبع مصفا چه عجب شرح مؤطا گفت خرد نادره باغایت احسان اس کے بعد المسوی شرح مؤط کے طباعت کی تاریخ ہے، جس کے چنداشعار یہ

صبح چو از دل ز دود ظلمت سودا مشك فشال شد صباحو نطق محدث معدن اصناف علم وكنز معاني مبتدعي قدرايس كتاب چه داند چیست مسوی کتاب زاخر فاخر چیست مسوی بحسن ونظم بلاغت كلك طلا برنوشت سال تمامش

خورده كافور ريخت برسر دُنيا چوں بکشاید زبان بدرس مؤطا مےخزن اسرار دین بنام مسوی كورجه داند رموز طلعت زيبا جامع وكامل زجمله عيب مبرا نام خدا قبلزم لآلى لالا چیست مسوی کفیل شرح مؤطا

اس سنخ میں شاہ صاحب کی مؤطا کی عربی شرح المسدی بھی المصفی کے ساتھ چین تھی۔المسویٰ چول کمخضرحواشی کی حیثیت رکھتی ہے اس لیے اس کوالمصفیٰ کے حاشیہ یررکھا گیا تھا۔ بعد میں مکتبِ رحیمیہ دہلی والوں نے اس برانے نسخے کی نقل عمدہ کا غذاور کتابت كے ساتھ مفتى كفايت الله صاحب دہلوى كے ايماير المصفى مع المسوى كوشائع كيا تھا-يہ دوسرانسخ بھی اس وقت کمیاب ہے۔احقر راقم کے پاس دونوں نسخ قدیم اور تازہ اپنے ذالی کتب خانیہ میں موجود ہیں۔ نیانسخہ دارالعلوم دیو بند سے فراغت کے زمانے میں بطورانعام ملا تها ولله الحمد على ذلك

# المسو كامن احاديث الموطا

المصفى شرح مؤطا فارى كے تذكره ميل كزر چكاہے كمصفى كى ترتيب،شا : احب كى زندگى ميں ان كے كثرت مشاغل كى وجه سے نہ ہوسكى - باقى السمس وي جونكہ مخضر نوٹس كى حیثیت رکھتی ہے اس لیے اس کی نہ صرف تدوین اور ترتیب مؤلف امام نے خود فر مائی لیکن اس كادرس بھى جارى فرمايا۔اس لحاظ سےاس كى تدوين توالسم سے في كے ساتھ رہى ہوگى ليكن ترتیب اور تکیل مین به المصفی سے مقدم ہے۔ شاہ صاحب سے جن بزرگ تلافدہ نے مطاکی اس عربی شرح کوآپ سے پڑھااور سام جو میں میں تین اجلہ علم معلوم ہوئے ہیں۔

۱- مؤلف امام کے صاحبز اد بے سراج الہندشاہ عبد العزیز صاحب محدث دہلوی آپ
 این تالیف بستان المحدثین میں فرماتے ہیں:

"ترجمه: حضرت المشائخ پیشوائے علاءِ راتخین شاہ ولی اللہ صاحب دہلوی نے بھی اس مؤطا کی جو بروایت کی بن کی لیٹی ہے دوشر میں کھی ہیں۔ پہلی شرح کچھ دقیق اور مجہدانہ فاری زبان میں ہے۔ المصصفیٰ فی احادیث المؤطااس کا نام ہے اور دوسری شرح مختصر ہے، اس میں صرف فقہا حنفیہ وشافعیہ کے مذاہب بیان کرنے پراکتفا کیا ہے اور کچھان ضروری اُمور کا بھی (جومشکل تھ شرح غریب سے ضبط کرکے) بیان کیا ہے اور کچھان صروری اُمور کا بھی (جومشکل تھ شرح غریب سے ضبط کرکے) بیان ما حدیث کیا ہے اس شرح کو ان سے ضبط وا تقان کے ساتھ سنا ہے۔ [اُردو ترجمہ، ما حدیث نام المطابع کراچی]

القدرعالم کاسندھ کے کسی بھی تذکرہ اور تاریخی کتاب میں ہمیں کوئی ذکر نظر نہیں آیا، ایسا معلوم ہوتا ہے کہ عفوان شاب میں ہمیں کوئی ذکر نظر نہیں آیا، ایسا معلوم ہوتا ہے کہ عفوان شاب میں یہاں سے چلے گئے ہوں گے۔ اُنھوں نے شاہ ولی اللہ صاحب سے قرآن مجید اور کتب مدیث کے علاوہ شاہ صاحب کی تالیفات مثلاً فقت السر حمن ترجمہ فاری قرآن مجید، حجة الله البالغة ، المسوی اور مؤطا اور دوسر سے رسائل کو پڑھا ہے۔ شاہ صاحب نے ان کو اشغال صوفیہ کی تلقین بھی فرمائی ہے اور اپنی جمیع مرویات کی اجازت مرحمت فرمائی ہے اور اپنی جمیع مرویات کی اجازت مرحمت فرمائی ہے اور اپنی جمیع مرویات کی اجازت مرحمت فرمائی ہے اور اپنی جمیع مرویات کی اجازت مرحمت فرمائی ہے اور اپنی جمیع مرویات کی اجازت مرحمت فرمائی ہے اور اپنی جمیع مرویات کی اجازت مرحمت فرمائی ہے اور اپنی جمیع مرویات کی اجازت مرحمت فرمائی ہے اور ریسندھی عالم بیس برس تک مسلسل اس شغل میں رہے ہیں۔

شاہ صاحب نے مولا ناعبد الرجمن سندھی کی قوت خیال میں بعض امراض کی وجہ سے پھھ خلل بھی محسوس کیا تھااس لیے ان کو بھی فر مائی .....کہ ان کواپنے (مشاہدات اور) واقعات پر اعتماد نہ کرنا جا ہے جب تک ان میں میری طرف مراجعت نہ کریں یا فراست صادقہ سے ان کی تائید ہوجائے اور آخر میں احکام شرعیہ اور آ داب صوفیہ پراستقامت کی وصیت فرمائی ہے۔ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ یہاں وہ مرقومہ اجازت بھی درج کی جائے جوشاہ صاحب نے ان کو مرحمت فرمائی ہے۔

"ترجمہ: حمد وصلاۃ کے بعدرت کریم کی رحمت کامختاج ولی اللہ بن عبدالرحیم اللہ تعالی اسے سلف صالحین کے ساتھ شامل کرے کہتا ہے کہ اللہ تعالی کے اپنے بندوں کے ساتھ ان کے باطن میں ایسی مخفی مہر بانیاں ہیں جن کا ادراک نادر ہے اور یہ جو فدا کے بند ہے اس کی طرف کھیج کے چلے جاتے ہیں اس میں اللہ اور بندوں کے درمیان وہ مبارک نعمتیں ہیں جن کے معانی کا ادراک وقتی ہے۔ ان مخفی الطاف اور خوش گوار نعمتوں کا بچھ حصہ ہمارے دین بھائی، صالح مصلح کو ملا۔ جس کے اوقات عبادات کے ساتھ آباد رہتے ہیں۔ اور اس کے انفاس نیکیوں کے سمندروں میں ڈو بے رہے ساتھ آباد رہتے ہیں۔ اور اس کے انفاس نیکیوں کے سمندروں میں ڈو بے رہے

''(وہ ہیں) حافظ عبدالر من بن حافظ نظام الدین ٹھٹوی جو کہ ہاری ا قامت گاہ دہلی کے زیل ہیں۔اللہ تعالی و نیا اور آخرت ہیں اس پراحسان فرمائے اور دارین ہیں اس کو کے زیل ہیں۔ اللہ تعالی اس کو میری طرف لے آئے اور اصفیا کے خصوص ایخی نعتوں سے نواز ہے۔ اللہ تعالی اس کو میری طرف لے آئے اور اصفیا کے خصوص طریقہ کا اس کو البہام کیا، پھر اس کو اس طریقہ کے ہمل اور و شوار طریقوں پر چلنے اور اس کے آباد اور غیر آباد (منازل) کو طے کرنے میں تکالیف کی بر داشت کا البہام فرمایا اور اس کو مراقبات اور تو جہات کے اہتمام کی تو فیق عطافر مائی اور اس پرتو حید مناشف فرمائی اور قوم (اصفیاء) کے پاس جو معتر نہ بیں وہ بھی اس کو عطام ہوئیں جیسے نبرت احسان، نبست اور سے نہرہ ورکیا اور مختلف عبادتوں میں جیزیں بھی مرحمت فرمائی مناجات کی حلاوت سے بہرہ ورکیا اور مختلف عبادتوں میں چیزیں بھی مرحمت فرمائی اور کی دوئیت نصیب فرمائی ۔ اس کو مسامر ات لطیفہ (روحائی مرکوشیاں) اسااور آبات کے خواص میں سے بچھ جھے پر مطلع کیا، اس کے ساتھ وہ اللہ اور اس کے رسول اور طریقت کے مشاکخ کے ساتھ ظاہراور باطن میں صدق نبیت سے اور اس کے رسول اور طریقت کے مشاکخ کے ساتھ ظاہراور باطن میں صدق نبیت سے اور اس کا سینہ حمد اور خیانت کے مرض سے سلامت رہا حرص اور طول اُ میر کی طرف

اس کا میلان کم رہا شدا کداور آلام میں اس کو صبر کی قوت حاصل تھی اور عبادات میں اس کا میلان کم رہا شدا کداور آلام کا احساس نہ رہا، اس پر اللہ تعالیٰ کے اور بھی مشغول ہونے کی وجہ ہے اس کو ان آلام کا احساس نہ رہا، اس پر اللہ تعالیٰ کے اور بھی احسانات ہیں جن کا بیان طویل اور شار عسیر ہے، ان معاملات میں تقریباً ہیں برس تک مشغول رہا۔''

"(اس بر)ان مخفی الطاف اور مبارک نعتوں سے یہ بھی تھا کہ اللہ تعالیٰ نے اس کو مجھ سے قرآن مجیداؤل سے آخر تک حفص بن سے قصیل علم کی تو فیق عطا کی۔ اس نے مجھ سے قرآن مجیداؤل سے آخر تک حفص بن عاصم کی روایت سے پڑھا اور یہ سلمہ پنجمبر علیہ السلام تک مسلسل ہے۔ (حدیث میں) صحیح بخاری، صحیح مسلم، مؤطا محمد بن سن اس کے ایک (مخضر) حصہ کے علاوہ شدر السنة السنن نسائی کا آدھا پڑھیں اور دوسر سے (شاگرد) کی قراء سے دوسری مرتبہ صحیح بخاری کو مجھ سے نا، جامع ترمذی ، سنن ابن ماجه ، مسنددارمی ، مشکوٰۃ المصابیح ، حصن حصین الجزری اور سنن نسائی کا کھی حصہ بھی سا۔ مجھ سے میری بعض تالیفات کو بھی ساجی فتح الرحمٰن فی ترجمہ القرآن ، حجة الله البالغة ، المسوی اور دوسر سے بہت سے الرحمٰن فی ترجمہ القرآن ، حجة الله البالغة ، المسوی اور دوسر سے بہت سے رسائل جن کا شارعیں ہے۔ "

کتابت کرے یا او قاف سے جس طرح مجھ کومیرے والدقد س سرہ نے اجازت فرمائی متی میں نے اس کواس کے فق میں بیہ بتایا کہ اس پر بعض امراض کا غلبہ لہٰذا اس کی قوت خیال میں بچھ خلل واقع ہے، اس لیے وہ اپنے اُوپر وارد ہونے والے واقعات (اور مشاہدات) پر تب تک اعتماد نہ کرے جب تک ان میں (میری طرف) مراجعت نہ کرے یا فراست صادقہ سے اس کی تائید نہ ہوئی ہو۔''

''اس کے لطائف میں ہے رُوح کا لطیفہ غالب ہے خاص طور پراس کا وجہ یا چرہ جو کہ عقل کو متصل ہے، اس لیے اس کی چرا گاہ اور سیر گاہ نسبت اویسیہ اور نبیمیہ میں اور اس کا نفس ناطقہ اس طرح پیدا کیا گیا ہے کہ اس کی دو تو تو ل ملکیہ اور بہیمیہ میں ایک دوسرے کے ساتھ کھینچا تانی ہوتی ہے اور وہ دونوں پورے طور پر قوئی ہیں ہیں، لیس جب وہ احوال میں ہے کسی حال کے ساتھ کے طور پر مشغول ہوتا ہے تو ( تو تو ل پس جب وہ احوال میں ہے کسی حال کے ساتھ کے واقعات کو بالکل بھلادیتا ہے کہ گویا وہ پھنہ کے واقعات کو بالکل بھلادیتا ہے کہ گویا وہ پھنہ سے اس کو چاہیے کہ جمیع جوانب کے جمع کرنے اور اور اصل کی جمیع ہوانب کے جمع کرنے اور اور بیل اس کے لیے )غم نہ کرنے کیونکہ پہلی حالت کی بنیاد (اور اصل) اضداد کے احاطے کا خیال نہ کرے کیونکہ اس کانفس تجاذب (اور با ہمی کھینچا تانی) والا ہے اس لیے وہ اس کی طاقت نہیں رکھتا اور اس صنف کے مزاج والوں کا بی خاصہ ہوتا ہے کہ ان میں تکون (رزگارنگ) اور ایک حال سے دوسر ہے حال کی طرف جانا طبحی اُس

''میں اس کواس چیز کی وصیت کرتا ہوں جس کی میرے مشائخ نے مجھ کو وصیت کی اور وہ میرے مشائخ اور میں می میں میے کہتا ہوں کہ اللہ ارجم الراجمین سے مخفرت چاہتا ہوں ۔ سب تعریف پروردگار عالم اللہ کے لیے ہے ان سطور کی کتابت بروز پنج شبہ مول ۔ سب تعریف پروردگار عالم اللہ کے لیے ہے اللہ کے لیے اوّل میں اور آخر میں اور آخر میں اور ظاہر آ اور باطنا اور اس کی بہترین مخلوق مجہ اور اس کی اولا دواصحاب پر اللہ کی رجمت اور سلام ہو۔' [تفہیمات اللہ یہ، طبع مجل علمی، ج ا، ص ۲۳ تا ۲۳ تا ۲۳ اللہ کی۔

س\_ تیسر \_ بزرگ عالم جنھوں نے شاہ صاحب سے السمسوی کو پڑھا ہے وہ ہیں پنجاب کے شخ جار اللہ بن عبدالرحیم ۔ شاہ صاحب نے ان کوسا کااھ میں سند فراغت وروایت مرحت فرمائی ہے۔ شاہ صاحب ابنی اجازت کے آخر میں شخ جار اللہ کے متعلق ابنی تالیفات کی اجازت کے متعلق فرماتے ہیں: موصوف (شخ جار اللہ) نے مجھ سے بعض میری کتابیں اور رسالے پڑھے جو میں نے مختلف علوم کے متعلق تالیف کیے ہیں، ان میں ایک احادیث المقطا مرسالے پڑھے جو اس نے اوّل سے آخرتک مجھ سے پڑھا اور آثار السمة طا اور اس کی احادث فقہی کے متعلق امام مالک تک اپناسلسلہ اسناد ملایا اور اس کے ساتھ ساتھ اکثر مباحث فقہی سے واقفیت ہم کی۔

میری کتابوں اور رسالوں میں سے جواس نے جھے پڑھے، ایک حجة الله البالغة بھی ہے، جوعلم اسرار شریعت کے بارے میں ہے، نیز جھے الاند صاف فی بیان سبب الاختلاف ،عقد الجید فی احکام الاجتہاد والتقلید ،نقشبندیہ، گیلا نیاور چشتیہ، ان تین طریقوں کے اشغال کے بارے میں المقول الجمیل پڑھی۔ آخر میں شاہ صاحب لکھتے ہیں: "میں نے یہ طوراواکل ۱۳ کااھے کا محرم کی اکیس تاریخ کو جعہ کے دن کھیں۔" سند کے شروع میں حمد وصلوق کے بعد فرماتے ہیں: "میرایہ نیک بخت بھائی شخ جاراللہ بن عبدالرجیم جو اللہ بنجاب میں سے ہے اور کتاب اللہ کی قراءت اور تجوید سے بہرہ ور ہے اور سنت رسول کا کانی حصہ افذکیا ہے قریباً جھسال میرے ساتھ رہا۔"

[اس سدکا پوراتر جمہ ماہنامہ السرحیس کی گزشتہ اشاعتوں میں آچکا ہے اس لیے یہاں اختصار سے کام لیا گیا۔] اصل سندعر بی میں ہے اور السمسویٰ کے مکہ معظمہ کے مطبوعہ ننخے میں شاکع کی گئی ہے۔اس ضمن میں مولا ناعبید اللہ سندھی کا حاشیہ ملاحظہ ہو۔اس اجازہ (سنداورڈ گری) کا بیا سخہ الصدر الحمید مولا نامجہ آئح الدھلوی کے وارثوں سے اشیخ عبد الستار الکبتی الہندی کے ہاتھ لگا آخر الذکر ممتازمحد شاور حرم کی کے اسا تذہ حدیث میں سے ہیں قیاس غالب یہ ہے کہ اجازہ کا

ین خودا جازه دینے والے بعنی امام ولی الله د ہلوی کے قلم سے ہے۔ باقی حقیقت حال سے اللہ زیادہ باخبر ہے۔

[عبيدالله بن الاسلام السندهي ثم الدهلوي الديوبندي]

المسوى كى يبلى بارطباعت، المصفى شرح مؤطا كماشيه ير١٢٩٣ هيس سيرم بن عبدالله غزنوى سلفى كى كوشش سے ہوئى ،المصفىٰ كى دوجلدي تھيں،جلداوّل مطبع فاروتى د بلي ميں باہتمام محمعظم صاحب بتاریخ جہارم ماہ شعبان المعظم میں طبع ہوئی اور جلد دوم مطبع مرتضوی دہلی میں باہتمام حافظ عزیز الدین طبع ہوئی اور دونوں کاسن طباعت ۱۲۹۳ھ ہے،ای کے بعدمولا نامفتی کفایت اللہ صاحب کی کوشش سے مکتبہ رجمیہ دہلی والوں نے اس پرانے نہ کی نقل عمدہ کتابت اور کاغذ کے ساتھ دونوں شرحوں کو اس طرح شائع کیا کہ اس کے دو کالم بنائے گئے سلے کالم میں المسوی اور دوسرے میں المصفیٰ میں متن مؤطا کور کھا گیا۔ ية شرح تيسري بارمطيع سلفيه مكه مكرمه حجاز مين متن مه فط اكوالگ ركه كرعمده مصري ثائب میں بہترین کاغذیر م ۱۳۵ میں طبع ہوئی اس کی طباعت کے اصل محرک علامہ اُستاذ عبیداللہ سندهی تصاور طباعت کے مصارف حرم کمی کے محدث شیخ عبدالواہاب بن عبدالجبار دہلوی اور مطبع سلفیہ کے مالک شیخ محمد صالح نصیف نے برداشت کیے، کتاب کے شروع میں حضرت شاہ صاحب کے حالات زندگی اور المؤطاکی فاری شرح المصنفی پر آپ نے جومبسوط مقدمہ لکھا تھااں کاعربی ترجمہ ہے۔ کلمة الناشر'' کے تحت ایک جگہنا شر لکھتے ہیں۔ '' ہمارے ہندی بھائیوں نے اس کتاب کو دہلی میں دوبار شائع کیا تھا۔ ایک بار ١٢٩٣ هيل سيد محمد بن عبد الله غزنوي سلفي كي كوشش سے طبع موئي اور دوسري بار المال ميں جمعيت العلماء مند كے صدر شيخ كفايت الله والوى كى سى سے چھى، كيكن أنهول في السمسوي وستقل كتاب بيس بنايا مكرمو لف علام كي دوسرى شرح المصفى فارى كماشير براس كوركها، اس ليحاس ساستفاده كرنا آسان ندتها اور اس کا نفع کم رہااور پھر دونوں طباعتوں میں بعض مواضع کے اندریہ تقص تھا کہ ان میں

تہیں کہیں کمات اور جملے غائب تھے جس کی وجہ سے خلط فاحش ہوجا تا تھا، اس کیے میں نے اس کو ستقل حیثیت دے کر چھا ہے میں اللہ تعالیٰ سے استخارہ کیا، اس نے النے فضل وکرم سے پیکام میرے لیے آسان کردیا اور بیوہ کتاب ہے جس کومیں اپنے ملمان بھائیوں کے سامنے حتی الوسعت تھیج کے ساتھ عمدہ چھاپ کریہ اُمید باندھ کر پیش کرتا ہوں کہ اس کوغور وخوض کے ساتھ پڑھیں اور اپنے دینی اور علمی مدارس کے نصاب درس میں اس کوشامل کریں،مثلاً'' دارالحدیث،المعہد السعودی''''الصولتیہ'' ''الفلاح'' پیچاروں درس گاہ مکہ مکرمہ میں واقع ہیں''جامعہاز ہر''مصر،' جامعہزیتو نیہ تين، جامع القروبين فاس - جامعه قاسميه ديوبند، دارالحديث دبلي، جامعه اسلاميه كي گڑھ، دارالعلوم مصر، دارالعلوم کھنو، جامعہ عثمانیہ حیدرآ باد، جامعہ ملیہ دہلی، جامعہ افغانیہ کابل اور عالم اسلام کی دوسری درس گاہ تا کہ سے کتاب دینی اور علمی ترقی کے لیے تخم کے طور پر ہواوراس میں مسلمانوں کے لیےان شاءاللہ بہت بڑا خیر پوشیدہ ہے۔'

کلمہ ناشر کے خاتمہ بران حضرات کی اعانت کا خصوصی طور پرشکریدادا کیا گیا ہے جھوں نے اس ملی کام میں ناشرین کی اعانت کی ۔ لکھتے ہیں ان معاونین میں سب سے بڑے معاون علامه أستاذ شخ عبيد الله سندهي بين \_ كيونكه أنهول نے جميں اس كتاب (المسدویٰ) كے ممی مرتبه پرمتنبه کیااوراس کتاب کااپنافیمتی نسخه عاریتاً جمیس عنایت فر مایا \_اور بعض مفید تعلیقات کا بھی اضافہ فرمایا۔

المسوى مطبوعه مكه مكرمة كى طباعت ميں جن خطى شخوں براعتماد كيا كيا ہے وہ درج ذيل

يل: ا- الفاضل مولوى نظر احد ابن علامه شهير مرحوم مولوى الهي بخش فيض آبادى كاخطى ر من کتابت • ۱۲۵ھ بروز جمعہ ۲۱ رشوال یہ نیخہ کے اور حسن کتابت کے خیال سے عمرہ ہے لین اس پر کوئی تعلیق یا حاشیہ بین ہے۔ ٢- أستاذمولا ناعبيد الله سندهي كاخطى نسخه بن كتابت ١٢٥٢ه يه نتخه خلف شيوخ پر پراها

السے مسدوی مطبوعہ مکہ مکرمہ فروخت سے جتنی کا بیاں رہ گئ تھیں وہ سب کی سب تُن عبدالوہاب دہلوی مکی نے علامہ اُستاذ عبید اللّٰد سندھی کے ربیب اور خصوصی خادم ورفیق مولانا عزیز احمد صاحب کو مکہ مکرمہ سے بھیج دی تھیں۔

۸: الشرح تراجم ابواب صحیح ابنجاری

اس رسالے کے سنِ تالیف کے متعلق مصنف علام نے بھراحت تو کھے ہیں لکھا، لیکن اس طرح فن حدیث میں غور وفکر کرنے کا میلا ان شاہ صاحب میں حرمین کے ملمی سفر کے بعد ہی پایا جا تا ہے، اس لیے عین ممکن ہے کہ ۱۱۵ اھ میں جب شاہ صاحب حرمین سے دہلی تشریف لا کر درس وقد ریس کا سلسلہ شروع فر مایا تو اس وقت بیرسالہ بھی زیر تصنیف آیا ہوگا۔ اور بی تقریباً ۱۲۵ ھا ور ۲ سالہ کے درمیان کا زمانہ ہے۔

رسالہ شرح تراجم بظاہرتو جھوٹا سامعلوم ہوتا ہے لیکن موضوع کے لحاظ سے نہایت اہم
تصنیف ہے، کیونکہ صحیح بخاری کے تراجم ابواب کاحل کرناایک مشکل امرتصور کیاجاتا ہو
اس سلسلہ میں بڑے بڑے محدثین نے اگر چہ بہت کھ لکھا ہے مگر شاہ صاحب کے اس مخفر
سے رسالے کے مطالعہ سے مؤلف علام کے علمی تبحر کا صحیح اندازہ ہوتا ہے۔
سہاری پور کے مشہور محدث حافظ مولانا شخ احمالی صحیح بخاری اپنے حواثی کے
سہاری پور کے مشہور محدث حافظ مولانا شخ احمالی صحیح بخاری اپنے حواثی کے

سہارن پور کے مشہور محدث حافظ مولانا تی احمظی صحیح بنجادی ایخوال سے مقدمہ میں تراجم ابواب پر جو تحقیق فرمائی ہے اس میں اگر ایک طرف حافظ الدھر جمرع مقلانی

اور ابوالولید باجی کی تحقیق کواس ضمن میں ذکر فر مایا ہے تو دوسری طرف شخ اجل قد وہ المحدثین ولی اللہ بن عبد الرحیم کی اس تالیف شرح تراجم ابواب تداجم ابواب صحیح بخادی کی عمارت کو بھی موضوع کی وضاحت میں بطور سند پیش کیا ہے۔

شاہ صاحب نے صحیح بنداری کے جملہ تراجم ابواب کو چندا قسام پرتقسیم فر مایا ہے، ان کی رائے میں امام بخاری بھی کسی مرفوع حدیث کو جوان کے مقرر کردہ شرا نظیر صحیح نہیں اُتر تی ہے ترجمہ باب میں لے آتے ہیں اور اس کی تائید میں باب کے اندرالینی حدیث کوبطور شاہد ذکر فرماتے ہیں جوامام بخاری کے مقرر کردہ شروط پر مروی ہو، بھی ایبا بھی ہوتاہے کہ اس قتم کی مرفوع حدیث کورجمہ میں لاتے ہیں جواگر جہان کے بیان کردہ شرائط کے مطابق نہیں ہوتی لیکن اس حدیث سے بذریعہ دلالۃ النص ،اشارۃ النص وغیرہ کے کوئی مسئلہ استنباط کرنا ہوتا ہے اور بھی کسی ندہب کے قول کو ترجمہ ذکر کرتے ہیں اور اس ترجمہ کے ذیل میں یا شاہر بھی ذکر کیا ہے، کین اس ندہب کے ترجیح کے متعلق اپنی طرف سے امام بخاری کوئی قطعی رائے پیش نہیں کرتے اور ترجمہ کے تحت ذکر ہوتا ہے جس میں احادیث کا ختلاف ہے پھران سب احادیث کورجمہ میں بھی ایسے سئلے کا ذکر فرماتے ہیں تا کہ فقہیہ کے لیے کسی رائے پر پہنچنا آسان ہوجائے۔ بھی پیصورت ہوتی ہے کہ اوّلہ آپس میں متعارض ہوتے ہیں اور امام بخاری کے ہاں اس تعارض کے رفع کرنے کی بیصورت ہوتی ہے کہان کی نظر میں ہرایک دلیل کامحمل الگ ہے بھراں کو ترجمہ میں ذکر فر ماکر تعارض کے دفع کی طرف اشارہ فرماتے ہیں اس طرح ان تراجم میں بیںیوں فوائد ہیں۔جن کا شاہ صاحب نے اس رسالہ میں ذکر فرمایا ہے۔

شاہ صاحب نے اپنی اس مختصر تالیف میں بعض جگہ ائمہ ندا ہب کے باہمی اختلاف کو السے اجتہادی شان سے مٹانے کی کوشش فر مائی ہے کہ ہمیں اس نتم کی تحقیق بڑے برڑے محدثین اور فقہا کے کلام میں بھی نظر نہیں آتی ، مناسب معلوم ہوتا ہے کہ یہاں اس نتم کی کسی ایک تحقیق کا ذکر کیا جائے۔

صحیح بخاری میں ایک باب اس مسلے کے بیان میں ہے کہ کیاران عورت میں

داخل ہے یا نہیں ہے؟ شاہ صاحب اس کی تحقیق فرماتے ہوئے لکھتے ہیں کہ اس مئلہ میں مختلف مذا ہب ہیں امام شافعی اور امام ابوحنیفہ کے ہاں ران عورت ہے، اس اتفاق کے بعد پھرید دونوں امام ناف کے عورت نہ ہونے کے اندرآپس میں مختلف ہیں۔امام مالک ران کوعورت قر ارنہیں دیتے۔احادیث اس کے متعلق متعارض ہیں۔روایت کے لحاظ سے امام کا قول قوی معلوم ہوتا ہے، شاہ صاحب فرماتے ہیں:

'' میں کہتا ہوں کہان مختلف احادیث کے جمع کرنے اور تعارض دفع کرنے کی بیصورت ہے کہ سی شخص کوایسے لوگوں سے اپنی ران کا چھپا نا ضروری نہیں ہے جواس کے محرم راز ہوں اور عام طور پراس کے پاس آتے جاتے ہوں۔ باقی دوسر بےلوگ جواس کے یا سبھی بھی آتے ہوں ان کے حق میں ران عورت ہوگی ان کے سامنے ران کو کیڑے سے چھیانا جاہیے۔اس تطبیق پروہ حدیث دلالت کرتی ہے جس میں پینمبرعلیہالسلام کے پاس حضرت عثمان کے آنے کا قصہ مذکور ہے اور رسول اللہ عظیمی نے ان کے آنے کی خبرمعلوم فرما کرران کو چھپایا تھا۔حالانکہ حضرت ابو بکر اور حضرت عمر کے تشریف لانے کے وقت پیخمبرعلیہ السلام کی ران کھلی رہی باقی ہے جوامام مالک فرماتے ہیں کہ مزدور، اونٹ چرانے والے لوگ اپنی نمازوں میں ران ہے اُوپر کیڑے پراقتصار کر کتے ہیں، لعنی نماز میں ران کونہ چھپا کیں تو ان کے حق میں جائز ہے شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ ہارے ہاں اس قول کی صحت میں کوئی شبہیں ہے، کیونکہ متعدد طرق ہے مروی ہے کہ اس قتم کے لوگوں کو پینمبرعلیہ السلام نے ران سے لے کر گھٹنوں تک نماز میں ڈھانپنے اور چھیار کھنے کے لیے مکلف نہیں فر مایا۔ یہاں ایک قاعدہ ہے جس کو یا در رکھنا جا ہے کہ نبی تیں نے نماز کے دوطریقے بیان فرمائے ہیں ایک ہے مسنین کی نماز اور دوسر ک عام مومنوں کی نماز کئی ایسی چیزیں ہیں جن کو عام لوگوں کی نماز میں جائز فرمایا ہے اور پہلےلوگوں کی نماز میں منع فرمایا ہے۔شاہ صاحب اس قاعدہ کا ذکر فرما کرمخاطب<sup>کو</sup> متنب فرماتے ہیں کہ جب تونے اس قاعدہ کو یا در کھا تو نماز کے متعلق اکثر مواضع میں ایک دوسرے ہے متعارض اور متناقض باتیں وارد ہوئی ہیں ان سب کاسمجھنا تیرے کیے آسان ہوجائے گا۔

یدساله شرح دراجه ابواب صحیح بخاری کئی بارطیع ہوکر شائع ہوا لیکن سب سے سیح نخ دائرة المعارف حیدرآ باددکن والوں کی طرف سے ۱۳۲۳ ہیں ٹائپ میں چھپ کر شائع ہوا، جس کانقل کے ۱۳۵ ہوا کہ سے صحیح بخاری کے شروع میں حسن کتابت اور صحت سے آراستہ اصح المطابع وہلی کی طرف سے صحیح بخاری کے شروع میں حسن کتابت اور صحت سے آراستہ ہوکر شائع ہوا جو کہ ہر جگہ دستیاب ہوکر شائع ہوا جو کہ ہر جگہ دستیاب

### ٩: چېل حديث (عربي)

یے رسالہ اس وقت میرے پاس موجوز نہیں ہے اور نہ شاہ صاحب کی کسی دوسری تالیف میں اس کا نام ذکر ہوا ہے اس لیے اس کی تاریخ تدوین کے متعلق پچھ بیں کہا جاسکتا حیات ولی کے مصنف اس رسالہ کا اس طرح تذکرہ فرماتے ہیں۔

''اس جھوٹی سی کتاب میں شاہ صاحب نے وہ حدیثیں جمع کی ہیں جواسلام کی مدارعلیہ ہیں۔اگر چہاس نام کی اور نہ صرف نام بلکہ اس صفحون کی چند کتا ہیں اور علما نے بھی کھی ہیں جو آج ہمارے پیش نظر ہیں لیکن جب ان میں اور اس میں صحیح اندازہ اور پورا موازنہ کیا جاتا ہے تو آسان وزمین کا فرق معلوم ہوتا ہے۔شاہ صاحب نے نہایت مختفر خدیثیں جو ہر شخص کے لحاظ سے مفید اور سود مند ہیں درج کی ہیں اور تمام مضامین کا احاطہ کرلیا ہے۔ بچ پوچھئے تو آپ نے اہلِ اسلام کی تجی ہمدردی وخیراندیث مضامین کا احاطہ کرلیا ہے جو ایک اعلی درجہ کا مقتدائے قوم اپنی عزیز قوم کے لیے نہایت مذاخر رکھ کروہ کام کیا ہے جو ایک اعلیٰ درجہ کا مقتدائے قوم اپنی عزیز قوم کے لیے نہایت دل سوزی کے ساتھ کیا کرتا ہے۔مضامین سے قطع تعلق کر کے اس کی حسن ظمی د کھنے دل سوزی کے ساتھ کیا کرتا ہے۔مضامین سے قطع تعلق کر کے اس کی حسن ظمی د کھنے سے تعلق رکھتی ہے۔[حیات و لی،مطبوعہ سلفیہ ص ۵۵۷]

٠١: الارشادالي مهمات علم الاسناد

سیرسالہ سفر حجاز سے واپنی کے بعد کی نالیف ہے کیونکہ اس میں شاہ صاحب کے اساتذہ وشیوخ حجاز کاذکر موجود ہے۔ میخضر کتاب کئی بارطبع ہوئی ہے، کیکن اس کا ایک صحیح مخطوط مولا ناسید محتب اللہ صاحب العلم پیر حجصنڈہ کی علمی لا مبریری میں نظر ہے گزراجو کہ دس اوراق کا ہے اورنسخہ کے محتب اللہ صاحب العلم پیر حجصنڈہ کی علمی لا مبریری میں نظر سے گزراجو کہ دس اوراق کا ہے اورنسخہ کے

کاتب سندھ کے مشہور عالم ومحدث قاضی فتح محمد صاحب نظامانی ہیں قاضی فتح محمد صاحب ہیر کاتب سندھ کے مشہور عالم ومحدث قاضی فتح محمد صاحب ہیر مولانا رُشد اللہ صاحب العلم سے بھی اُستادگر رہے پیر جھنڈہ کے علمی کتاب خانہ کی کئی نادرتا ہی مولانا رُشد اللہ صاحب کے ہاتھ کی کھی ہوئی ہیں ،اس مخطوطہ کے شروع میں ناسخ کی طرف سے جو محمد ہے وہ حسب ذیل ہے :

"هذا النبت المسمى بالارشادالي مهمات علم الاسناد لحافظ عصره مسند وقته الشيخ الاجل محدث الهند احمد بن عبدالرحيم العمرى-"

رسالہ کی ابتدائی عبارت میں جہاں مؤلف امام نے اپنے نام کا ذکر کیا ہے وہاں ایک حاثیہ بھی لکھا ہوا ہے، مناسب معلوم ہوتا ہے کہ آغاز کتاب کی عبارت یہاں نقل کر کے مکتوبہ حاشیہ ہی قل کر دیا جائے۔

"الحمد الله الذي خص هذه الامة المرحومة بفضيلة عظيمة هي حفظ الاسناد، والمدمن شاء منهم بعلوه وسعة طرقه وما اعظم من امداد والصلوة والسلام على سيّدنا المبعوث من الله هاديا واماما وعلى آله وصحبه وحملة دينه الحائزين من السيعادة سها ما امابعد فيقول خادم حديث النبي ألي المفتقر الى رحمة ربه الكريم احمد المعروف بولى الله بن عبدالرحيم الدهلوى احسن الله اليه والى مشائخه واله به "

"سب تعریفیں اللہ کے لیے ہیں جس نے اس اُمت مرحومہ کو حفظ اسناد جیسی عظیم فضیلت کے ساتھ مخصوص کیا اور اُن میں سے جس کو چاہا اسناد کے علو اور طرق اسناد کی سعت اور کشادگی سے نو از ااور یہ بہت بڑی اہداد ہے درود اور سلام ہمارے سرداراللہ کی طرف سے ہادی اور امام بنا کر جھیج ہوئے پر اور اُن کی آل اور صحابہ اور اس کے دین کی طرف سے ہادی اور امام بنا کر جھیج ہوئے پر اور اُن کی آل اور صحابہ اور اس کے دین کے حاملین پر جھول نے سعادت کے کئی حصہ جمع کیے ،حمد وصلوق کے بعد حدیث نبوی کا خادم رب کریم کی رحمت کامختاج احمد معروف بولی اللہ بن عبد الرحیم دہلوی کہتا ہے اللہ اس کے ساتھ اور اس کے مشائخ اور والدین کے ساتھ احسان فرمائے۔'' اس کے ساتھ اور اس کے مشائخ اور والدین کے ساتھ احسان فرمائے۔'' اس عبارت میں شاہ صاحب کے نام' احر'' پرعر بی میں بیعلی موجود ہے۔ اس عبارت میں شاہ صاحب کے نام' احر'' پرعر بی میں بیعلی موجود ہے۔ "ہمو ابوم حسد دلدلہ ولد قبل مولانا عبد العزیز فھی بمحمد فکنی بابی محمد «مدد لدلہ ولد قبل مولانا عبد العزیز فھی بمحمد فکنی بابی محمد «مدد الدلہ ولد قبل مولانا عبد العزیز فھی بمحمد فکنی بابی محمد قبی بابی محمد فرو

مخطوط اس عبارت برختم ہوتا ہے:

"داما المختارة للحافظ ضياء الدين محمد المقدسي فرواه ابن البخاري عن عمه المؤلف، وليكن هذا آخر الكلام والحمد لله اوّلا آخر الظاهر باطنا\_"

مولانا منظور صاحب نعمانی مدیرالفرقان نے اس رسالہ کاذیلی طور پراپنے ایک مضمون حضرت شاہ ولی اللہ اور اُن کے کام کامخضر تعارف میں اس طرح ذکر فر مایا ہے۔ محموعه مسائل اربعه یہ بہت چھوٹے چھوٹے چاررسالے ہیں جن کاتعلق فن حدیث سے ہے۔

ا-الارشداد الى مهمات الاستناد ٢٠٠٠ رساله اوائل ٢٠٠٠ تراجم البخارى (يه فركوره بالارسال قد سراجم البخارى كعلاوه م اورصرف ايك ورق بر مديح البخارى كعلاوه م اورصرف ايك ورق بر مديم مايجب حفظه للناظر -[الفرقان، شاه ولى الدُنم برم ٢٨٥]

التجة الله البالغه

شاہ صاحب کی جملہ تالیفات میں سے یہ معرکۃ الآر ااور عالمی شہرت کی کتاب ہے اور یہ بھی سفر حرمین سے واپسی کے بعد کی تالیف ہے اور علم حدیث کے ''اسرار دین' کے فن میں داخل ہے۔ مؤلف امام علم حدیث کے درجات پر بحث کرتے ہوئے اس کتاب کے مقدمہ میں

یں۔ "ترجمہ: ہمارے بزدیک حدیثوں کے متعلق تمام فنون میں سے سب سے زیادہ باریک اور گہری بنیا دوالا اور دور دور تک روشنی پہنچانے والافن اور اسلام کی شریعت کے ساتھ تعلق رکھنے والے تمام علموں میں سب سے اُو نیچے در ہے کاعلم وہ ہے جس کا نام ہم علم اسرار دین رکھتے ہیں۔"

اس علم میں اس بات پر بحث ہوتی ہے کہ حدیثوں میں جو حکم دیے گئے ہیں وہ کیوں دیے گئے ہیں؟ ان میں کیا کیا حکمتیں ہیں؟ وہ کیا ضرور تیں ہیں جن کی وجہ سے حکموں میں درج پیدا کیے گئے ہیں ۔ یعنی کسی کو کم ضرور کی اور کسی کوزیا دہ ضرور کی اور کسی کو بہت ہی ضرور کی بنایا گیا ہے۔ اس علم کے فوائد کیا ہیں ، اس پر بھی مصنف علام نے اس طرح روشی فرمائی ہے:

ترجمہ: ''میوہ علم ہے جس کے مطالعہ سے انسان میں بصیرت پیدا ہوتی ہے اور وہ گویا شری قانون کی حکمتوں کو اپنی آئھوں سے دیکھ لیتا ہے اس لیے حدیث کے عام علموں کا اُوپر قانون کی حکمتوں کو اپنی آئھوں سے دیکھ لیتا ہے اس لیے حدیث کے عام علموں کا اُوپر ذکر آچکا ہے اس علم کو علم اسرار دین سے وہی نبست بھی جا ہے جوشعر پڑھنے والوں کو علم عروض سے ہے۔''

جوشخص اس علم کا پوری طرح ماہر ہوجائے وہ پھر اندھیری رات میں لکڑیاں جمع کرنے والے کی طرح نہیں ہوتا۔ جو بھی لکڑی کی جگہ سانپ پر بھی ہاتھ ڈال بیٹھتا ہے نہ وہ سیلاب میں غوطہ لگانے والے کی طرح ہوتا ہے کہ موتی کی تلاش میں اپنی جان بھی کھو بیٹھتا ہے۔

اس کتاب کی تصنیف کے کیا اسباب تھے، اس کو آپ مصنف علام کی اس تحریر سے معلوم

کریں جوآپ نے اس کتاب کے مقدمہ میں تحریر فر مایا ہے: ترجمہ:''ایک روز میں عصر کی نماز بڑھ کراللہ سے دھیان لگا۔

ترجمہ: 'ایک روز میں عصر کی نماز پڑھ کر اللہ سے دھیان لگائے بیٹھا تھا کہ مجھے ایسا محسوں ہوا کہ حضرت نبی اکرم اللہ کی مبارک رُوح آئی ہے اس نے مجھے کوئی چیز اڑھائی اور مجھے ایسا خیال ہوا گویا کوئی چا در مجھ پرڈالی گئی ہے، اس حالت کا مطلب میرے دل میں بیڈالا گیا کہ بید دین اسلام کوئی طرز سے بیان کرنے کی طرف اشارہ میرے دل میں بیڈالا گیا کہ بید میں ایک نورسا پاتا ہوں جو ہروفت پھیلتا جاتا ہے۔ اس دن سے میں ایپ سینے میں ایک نورسا پاتا ہوں جو ہروفت پھیلتا جاتا ہے۔

اس کے پچھ رصہ کے بعد مجھے الہام ہوا کہ میرے متعلق یہ فیصلہ ہو چکا ہے کہ میں ایک نہایک دن دین کا یہ بڑا کا م ضرور کروں گا۔اب زمین اپنے رب کے حکم ہے جگمگا اُتھی ہے اور غروب کے وقت شعاعیں انسانوں پر اسی طرح پڑنے گی ہیں جیسے طلوع کے وقت پڑتی تھیں اور مجھے یہ معلوم ہوا کہ اب وقت آگیا ہے کہ رسول اللہ علیہ کی شریعت اس زمانے میں سائنڈیک دلیلوں سے پوری طرح ثابت کی جائے۔اس کے بعد میں نزمانے میں سائنڈیک دلیلوں سے پوری طرح ثابت کی جائے۔اس کے بعد میں نے حضرت امام حسن اور حضرت امام حسین کو خواب میں دیکھا۔اس وقت میں مکہ مکر مہ میں تھا۔ مجھے ایسا خیال ہوا کہ گویا اُنھوں نے مجھے ایک قلم دے کرفر مایا کہ یہ ہمارے نانا محضرت محمد سول اللہ علیہ ہوا کہ گویا اُنھوں نے مجھے ایک قلم دے کرفر مایا کہ یہ ہمارے نانا محضرت محمد سول اللہ علیہ ہوا کہ گویا اُنھوں نے مجھے ایک قلم دے کرفر مایا کہ یہ ہمارے نانا محضرت محمد سول اللہ علیہ ہوا کہ گویا اُنھوں ہے۔''

رے بعد میں بہت دریتک سوچتار ہا کہ اس علم پرایک جھوٹی سی کتاب کھوجوالی سلجی اس کے بعد میں بہت دریتک سوچتار ہا کہ اس علم پرایک جھوٹی سی کتاب کھو جوالی میں بڑھی ہوئی زبان میں ہوکہ اسے شہری اور دیہاتی برابر جمھے میں ۔اوروہ عام اور خاص مجلسوں میں بڑھی

جاسكاس كے چندسطر بعدآ گے فرماتے ہيں:

"اب میری پیمالت تھی بھی تو ایک قدم آگے بڑھا تا تھا اور بھی ایک قدم ہی جھے ہٹالیتا تھا، یہاں تک کہ میرے قابلِ عزت دوست محمد جوعاشق کے نام سے مشہور ہیں اس علم، علم اسرار دین کی قدرو قیمت اور اس کے بلند مرتبے سے واقف ہوگئے۔ اُنھیں الہام کے ذریعہ سے یہ بات اچھی طرح یقین کے ساتھ معلوم ہوگئی کہ انسانی نوع کی سعادت اس علم کی گہری باتوں کی تحقیق کے بغیر ممل نہیں ہو سکتی۔''……الخ

ان عبارات سے اس علم کی اہمیت کے ساتھ یہ بات بھی مصنف علام کی تحریر سے واضح ہوگئ کہ مصنف کواس علم میں کتاب لکھنے کا ارادہ تو پہلے سے پیدا ہو گیا تھا۔ لیکن اس ارادہ پر عمل پیرا ہونے میں تاخیر ہوئی اس کا بھی مقدمہ میں ذکر موجود ہے۔ کتاب کی وجہ تسمیہ کے متعلق مرکان اید فی اس کا بھی مقدمہ میں ذکر موجود ہے۔ کتاب کی وجہ تسمیہ کے متعلق مرکان اید فی اس کا بھی مقدمہ میں د

مؤلف امام فرماتے ہیں:

ترجمہ: ''قرآن مجید کی ایک آیت میں آتا ہے کہ وللہ الحجۃ البالغة، اس آیت میں انسان کی ذمہ داری اور اس کی کرموں کے پھل اور خدا تعالی کے بھیجے ہوئے قوانین کی حکمت کی طرف اشارہ ہے چونکہ یہ چھوٹی سی کتاب اس علم کی شاخ ہے اس لیے

مناسب معلوم مواكراس كانام حجة الله البالغة ركهاجائي"

اس کتاب کے متعلق حیسات ولسی کے مؤلف رقم طراز ہیں، یہ کتاب یوں تو فقہ وحدیث کے متعلق حیسات ولسی کے متعلق کی ہے کی خقیقت میں فقہ، حدیث، اخلاق، تصوف، فلسفہ پانچوں مضامین کا مزاق پایا جاتا ہے گویا ان پانچوں علوم کا عطر ومغز اس کتاب میں بھر دیا گیا ہے، آگے چل کر لکھتے ہیں: علامہ ابوالطیب نے اس کی نسبت اپنی وزنی رائے اس طرح ظاہر کی ہے۔

"ایس کتاب اگر چه در علم حدیث نیست اما شرح احادیث بسیا دران کر ده وحکم واسرار آن بیان نموده تاآن که درفن خود غیر مسیوق علیه واقع شده ومثل آن دریس دروازده سال هجرت هیچ یک از علمائے عرب و عجم تصنیف موجود نیا مده ومن جمله تصانیف مؤلفش مرضی بوده است وفی الواقع بیش ازان ست." [حیاتِ ولی مطبوع مکتبه سلفیه عن ۵۵۸]

" العنی کتاب حجة الله البالغة اگر چهم حدیث مین ہیں ہے، کین اس میں بہت کا حدیث میں کا بین کی شرح اور اُن کے اسرار و حکمتیں بیان کی گئی ہیں حتی کہ اپنون میں بنظیر خابت ہوئی ہے اور کتی اور کتاب کو کسی طرح بھی اس پر سبقت نہیں ہوئی ، زمانہ ہجرت سے لے کراس وقت تک کہ بارہ سوسال ہو چکے ہیں علائے عرب وعجم میں کسی کی ایسی لا خانی تصنیف موجود نہیں ہے خرض کہ یہ کتاب مؤلف کی تمام تصانیف میں عمرہ اور میں تصنیف ہے اور حقیقت میں اس سے بہت کے حذیا وہ ہے۔"

ماہنامہ الفوقان کے فاصل مدیر مولا نامحہ منظور نعمانی اپنے ایک مقالہ میں شاہ ولی اللہ اور ان کے کام کامخضر تعارف اس کتاب کے بارے میں فرماتے ہیں۔ اس کتاب کو پورے ''اسلام'' کی شرح کہا جاسکتا ہے، میں اپنی زندگی میں سی بشری کتاب سے اتنامستفید نہیں ہوا، جس قدر کے اس کتاب سے اللہ نے مجھے فائدہ پہنچایا۔ میں نے اسلام کوایک مکمل مرتبط الا جزا فظام حیات کی حیثیت سے اس کتاب ہی سے جانا ہے، دین مقدس کی ایسی بہت ی با تیں جن کو نظام حیات کی حیثیت سے اس کتاب ہی سے جانا ہے، دین مقدس کی ایسی بہت ی با تیں جن کو پہلے میں صرف تقلید ما نتا تھا۔ اس جلیل القدر کتاب کے مطالعہ کے بعد الحمد اللہ میں ان پر تحقیقاً اور علی وجہ البصیرت یقین رکھتا ہوں۔

مولانا موصوف اسی مقالے میں دوسری جگہ فرماتے ہیں: اگر ماہرین اقتصادیات و معاشیات کی کوئی تاریخ لکھی جائے تو اس میں بھی شاہ صاحب کا تذکرہ نہایت نمایاں طور پر ہوگا صرف حجة الله البالغة اور البدور البازغة میں ابواب ارتفاقات کے ذیل میں اُنھوں نے اقتصادی اور معاشی مسائل پر جو کلام کیا ہے اور جو اُصول اس سلسلہ میں مرتب کیے ہیں اگر کوئی حکومت نیک دلی اور دیانت داری کے ساتھ ان کواینے دستور اساسی قرار دے لے تو یقینا ان شاء اللہ اس کی قلم و میں وہ ہمہ گیر ہے جینی اور طبقاتی کش مکش بیدا نہ ہوگی جو اقتصادی اور معاشی اُلجھنوں ہی کی وجہ سے بیدا ہوتی ہے اور فی زمانہ جس نے قریباً ہر ملک کے باشندوں سے چین واطمینان اور زندگی کا سکون چھین لیا ہے اور بی آ دم کی غالب اکثریت نے حق میں جیتے جی ہی اس دُنیا کودور خ بنادیا ہے۔

اس كتاب كى اسلامى مما لك ميں بہلى بار ١٢٩ اصيل بولاق مصر كى طرف سے دوجلدوں ميں اشاعت ہوئى۔[اكتفاء القنوع بماہو مطبوع ، تالف ايدوردفند يك من ١٣٦] صاحب لباب المعادف العلميه، حجة الله البالغة كے تحت لكھتا ہے: حديث نبوى كى حكمت اورفلا منى كو بالنفصيل بيان كيا ہے، خصوصاً كتاب كا بہلا حصہ نہايت ہى اعلى فلسفيا نہ مضامين بر مشمل ہے، النفصيل بيان كيا ہے، خصوصاً كتاب كا بہلا حصہ نہايت ہى اعلى فلسفيا نہ مضامين بر مشمل ہے، كيفيت خصوصيه ميں لكھتا ہے: "دمطبوعه بند خوشخط اور تي نسخه الباب المعادف العلميه، ملتبة دار العلوم الاسلامية من ٣١٩]

مصر میں بولاق کے بعداس کا دوسراایڈیشن ادارہ طباعة منیریہ کے مالک اور مدیر محمر منیر منیں مصر میں بولاق کے بعداس کا دوسراایڈیشن ادارہ طباعة منیریہ کے حاشیہ پر بچھتو ضبی نوٹ دشقی کی طرف سے ڈیمی میں سیّد سابق کی تحقیق کے ساتھ دارالکتب الحدیثیہ قاہرہ کی طرف سے ڈیمی سائز کے ۸۸۲ مصفحات پر ایک جلد میں نیاایڈیشن شائع ہوا ہے،اس میں مطبوعہ منیریہ سے حواشی میں بچھاضافہ کیا گیا ہے۔

ا بره ساحه میا سیا ہے۔ حجة اللّٰه البالغة کے کمی شخوں کے متعلق ڈاکٹر زبیداحمہ نے چارشخوں کاذکر کیا ہے۔ بائی پورنمبر ۵۸۰، رامپورنمبر ۳۳۳، برلن نمبر ۱۳۸۱ اور قاہرہ کانسخہ۔[کنٹریبیوش آف انڈیا ٹواریک لٹریچر،ص۲۵۹،ص۳۳۳] ہمیں ان قلمی نسخوں کے متعلق بیمعلوم نہیں ہوسکا کہ بیرکب کے لکھے ہوئے ہیں۔

### ايك تاريخى للمي نسخه

حجة الله البالغة كاايك قديم قلمى نخ بميں حال بى ميں سندھ كى مشہور على لائبريى بير جھنڈ و ميں مولا ناالحافظ الحاج بير محب الله شاہ كے ہاں و يكھنے ميں آيا جوشاہ ولى الله صاحب كى وفات كے سات سال بعداس كى كتابت ہوئى ہاور كاتب كانام محمود بن محمد ہوكہ سندھيوں كى ايك مشہور قوم پليجہ كافر د ہے۔ اس نخه كى كتابت كى تاريخ جعرات بعد عشا ٩ رد جب اس نئے كى تابت كا اس طرح مظاہرہ كيا اسلام من كاتب كا اس طرح مظاہرہ كيا ہے كہ اتن تحم كتاب كو مرف ايك سو چواليس و يمي سائز كے اور اق ميں ختم كيا ہے اور لطف يہ ہے كہ اتن تحم كيا ہے اور بين خه الحل درجه كى صحت كا حامل ہے۔ كتاب كے آخر ميں كاتب كا طرف سے بي عبارت سطور ہے:

اورمؤلف علام کے مقام اور مرتبہ پرردشنی پڑتی ہے؟ شاہ صاحب فرماتے ہیں: ورزجه جوجههم اس كتاب حجة الله البالغة مي لكهنا حاسة تصوه لكه حكاور جس شرط کا ہم نے التزام کیا تھااس کی بھی خلاف ورزی نہیں کی لیکن یا در رکھوشر بیت کے جواسرار ہارے سینہ میں محفوظ ہیں وہ سب کے سب اس کتاب میں ہم نے ذکر نہیں کیےآ گے فرماتے ہیں بایں ہمہ یہ بھی ایک اُمروا قع ہے کہ جن اسرار کوہم جانتے ہں اور جن حقائق کاعلم اللہ نے ہمیں بخشا ہے وہ اس کاعشر عشیر بھی نہیں جواللہ تعالیٰ نے نی کریم ایستی کوعطا فرمایا تھا۔ ظاہر ہے کہ آپ کی اُمت کے سی فرد کو آ ل حضرت ایستی ے کیانبت ہوسکتی ہے جن کے قلب مبارک برقر آن مجید کا نزول ہوااور جن کورُوح القدس ہے ہم کلام ہونے کا شرف حاصل تھا۔ پھر بھی جواسرار اور علوم آپ کے سینہ اطهر ميں محفوظ تھےان کوان اسرار وحقائق اور اُن حکم ومصالح کا جز وحقیر بھی بمشکل کہا حاسكتا ہے جن كاعلم خالق تعالى كو ہے اس حقیقت كوخضر عليه السلام نے حضرت موى علیدالسلام سے مخاطب ہوکراس طرح ظاہر کیا۔میرے اور تمھارے ملم کواللہ کے علم سے يمي نسبت ہے جواس چڑيا کے چونچ میں یانی لینے کواس دریائے بيكرال سے ہے۔" \_[الدحيم: ستمبر+اكتوبر١٩٢٥ء+فرورى+ايريل+مئى+جون١٩٢١/ميضمون٢ راقساط ميس طبع ہوا۔ ]



# اسلامي معاشرت كي تشكيل اورولي اللهي فكر

حضرت شاہ ولی اللہ ہے متعلق علمی تحقیقات اور بالحضوص تصوف اور صوفیائے کرام ہے دلچیں رکھنے والوں کے ہاں مسلم یو نیورٹی علی گڑھ کے پروفیسر خلیق احمد نظامی کا نام کافی مشہور ہے۔ موصوف نے ابھی حال میں ایک سیمینار میں ایک مقالہ پڑھا، جس میں حضرت شاہ دل اللہ کی اصلاحی و تجدیدی کا ذکر کیا، اس ضمن میں اُنھوں نے کہا۔ شاہ ولی اللہ کے افکار میں کی اللہ کی اصلاحی و تجدید کے تقاضوں کو پورا کرتا، مگر اس طرف بہت کم توجہ کی گئی۔ نظامی صاحب کی رائے میں شاہ ولی اللہ نے اُس دور میں تغیر وا نقلا بی علامتیں دیکھی تھیں اور اُنھوں نے اپ ہم میں شاہ ولی اللہ نے اُس دور میں تغیر وا نقلا بی علامتیں دیکھی تھیں اور اُنھوں نے اپ ہم میں شاہ ولی اللہ نے اُس دور میں تغیر وا نقلا بی کی علامتیں دیکھی تھیں اور اُنھوں نے اپ ہم معمروں کواس ضرب سے آگاہ کر دیا تھا جو اُن کے قدیم نظام فکر اور زندگی کے پرانے ڈھنگ پر غور کوالی تھی۔

پروفیسرنظامی صاحب کے اس مقالے پر بحث کے دوران بیا مور منتج ہوئے۔ شاہ ولی اللہ کا مطالعہ دوزاویہ نگاہ سے کرنا چا ہے ایک توان کے وہ خیالات میں جو عارضی صورتِ حال اور واقعات کا رِجَمل کہ جاسکتے ہیں۔ اس رقِ عمل کا اظہاراُ نھوں نے عام طور پر عہد وسطی کی علمی وادبی اصطلاحول میں کیا۔ دوسرایہ کہ اُن کے افکار کا ایک جامع ہیں ہوئے حالات کے تقاضوں کا شدید احساس اور ہندوستان میں اسلام کے تاریخی پس منظر کا واضی تصور تھا اس پس منظر میں اُنھوں نے اسرار شریعت کے جو نکات بتائے اور جو خیالات بیش کے دہ بنیادی طور پر اصلاحی شے۔ اور بعد میں جو مختلف تحریکیں اُنھیں، ان کے پیچھے ولی اللہی خیالات بنیادی طور پر کارفر مادیکھے جا سکتے ہیں۔

مولانا سندھی نے بھی اپنی کتابوں میں نعلیماتِ ولی اللہی کی اس دوگا نہ حیثیت پر بار ہا زور دیا ہے۔وہ فرماتے ہیں کہ گوشاہ ولی اللّٰد دہلی کی زبان میں بات کرتے ہیں،کیکن ان کے خاطب دہلی کے اعلیٰ طبقہ کی توسط سے ایک طرف یہود ونصاریٰ اور مسلمانوں کی عربی وعجمی قومیں ہیں تو دوسری طرف یونان، ایران اور ہند کی آرین قومیں بھی مساوی درجہ پرخطاب میں شریک ہیں۔

مولانامرحوم نے دوسری جگہائی کی تشریخ یوں کی ہے: امام ولی اللہ کی تصانیف میں جس قدر قواعد کلیے مذکور ہیں وہ دراصل ان کے فلسفہ کے اساسی اُصول ہیں اور انسانیت عامہ کوائی کی رعوت دی گئی ہے اور اس ضمن میں جس قدر شریعت کے مسائل بیان کیے گئے ہیں، وہ ان قواعد کی مثالیں ہیں۔ان عمومی قواعد کوائ مخصوص مثالوں میں مخصر نہیں سمجھنا جا ہیے۔

اب ہوا یہ کہ شاہ ولی اللہ کی وہ تعلیمات جنھیں'' عارضی صورتِ حال اور واقعات کارڈ عمل'' کہنا چا ہے ان پرتو شاہ صاحب کے بعد آنے والوں نے بہت زور دیا ہمین شاہ صاحب کی تعلیمات کا اساس فکر جو بڑا جامع اور آفاقی تھا اور جس سے انسانیت عامہ اکتساب فیض کر سکتی تھی، اس کی طرف توجہ نہ کی گئی، مولانا عبید اللہ سندھی نے اس پر اظہار افسوس کرتے ہوئے ایک جگہ کہ کا مجد کا مجد دیا ہوئے ایک جگہ کہ مانے ہیں لیکن یہ کہ وہ تمام انسانیت کی اصلاح کے داعی تھے، یہ بات اُن پرشاق گزرتی ہے۔

برصغیر پاک وہند میں اس وقت جتنی بھی مسلمانوں کی دین اصلای ترکیاں ہیں، وہ کسی نہ کسی حدتک حضرت شاہ ولی اللہ اور اُن کے نامور فرزند جانشین شاہ عبدالعزیز سے متاثر ہیں بلکہ علامہ اقبال اور مولا ناشبلی تک نے بھی ان بزرگوں کے افکار سے استفادہ کیا ہے۔ اس ضمن میں قابل ذکر بات بیہ کہ بروفیسر خلیق احمد نظامی نے سرسیداحمہ خال کوبھی اُن مصلحین میں شار کیا ہے جوشاہ ولی اللہ کے نظریہ اللہ کی تعلیمات سے متاثر ہوئے ، اُن کا نقطہ نظریہ ہے کہ سرسیدا حمد خان نے شاہ ولی اللہ کے نظریہ احتہاد کو این تحریک کا بنیا دی اُصول قر اردیا۔ اور ایک لحاظ سے اُنھوں نے شاہ ولی اللہ کے مشن اور کام کو بورا کیا۔ سرسید نے عہدوسطی کے از کار رفتہ تصورات کے خلاف اعلان جنگ کیا اور ہندوستانی اسلام میں جدیدیت کی بنیا در کھی۔

مولا ناعبیدالله سندهی مرحوم بھی سرسیّد کے ملمی مکتب کوفکرِ ولی اللہی کے سلسلے کی ایک کڑی

سیجھتے تھے۔ اُن کا کہنا تھا کہ شاہ صاحب کی عقلیت کا سرسیّد کے ہاں ایک طرح کا بروز ہوتا ہے۔ بے شک دین اور عقلیت کی تطبیق میں سرسیّد سے غلطیاں ہوئیں ،لیکن سرسیّد کا بدالدام کہ دین کو اپنے دور کی سلمہ عقلیت کے مطابق کر کے اہلِ علم کے سامنے پیش کیا جائے ، ہر لحاظ ہے مستحن تھا۔ اس سے جمود ٹوٹا اور ذہن کے در بیچے کھلے۔ ایک زمانے میں مولانا سندھی کی طرح مولانا ابوالکلام آزاد بھی سرسیّد کے افکار سے متاثر ہوئے۔ اور اسی سے ان دونوں بزرگوں کے ہاں فکرنو کے سوتے بھوٹے۔

مولانا عبیداللدسندهی مرحوم نے برصغیر کی ملت اسلامیہ کے لیے متعقبل کا جو پروگرام بنایا تھا، اس میں خاص طور پراس بات پر زور دیا تھا کہ کالج پارٹی جس سے اُن کی مراد کیا تھے مراد لیتے تھے، دیوبند تھا۔ اور علی گڑھ مدرسہ فکر سے وہ عام طور پر جدید مغربی تعلیم پائے ہوئے طبقے مراد لیتے تھے، دیوبند پارٹی سے، جس سے مولانا مرحوم کا مطلب قدیم دینی مدارس کے فارغ انتھیل تھے اُل کر کام کرے۔ مولانا شرحی لکھتے ہیں:

" ہمارایقین ہے کہ ہندوستانی مسلمانوں کا انگریزی پڑھا طبقہ جسے ہم کالج پارٹی کانام دیتے ہیں آگے چل کر لامحالہ ترکوں کے کمالی پروگرام کو قبول کرے گا۔ چونکہ ترکی میں پروگرام کے ساتھ لا دینیت بھی آگئی ہے اور لا دینیت کے معاملے میں ہم سکوت نہیں کر سکتے ، اس لیے اس کورو کئے کے لیے ہم امام ولی اللہ کی فلاسفی کو اپنے پروگرام کا ضروری اساس بتاتے ہیں۔"

کالج پارٹی اور دیوبند پارٹی کوایک تاریخی رشتے میں پرونے کے لیے مولانا سندھی تو میں پرونے کے لیے مولانا سندھی تو کہ دہلی کا وہ مدرسہ فکر جس کی بنیاد شاہ ولی اللہ کے والد بزرگوار شاہ عبدالرجیم نے رکھی تھی ، شاہ ولی اللہ ، شاہ عبدالعزیز اور شاہ مجمد اسمحی نے رکھی تھی ، شاہ ولی اللہ ، شاہ عبدالعزیز اور شاہ مجمد یو بند منتقل ہوااور دوسراعلی گڑھ۔ اس کے بعداس مدر سے کا ایک حصہ دیو بند منتقل ہوااور دوسراعلی گڑھ۔ اس کے اعداس مدر سے کا ایک حصہ دیو بند منتقل ہوااور دوسراعلی گڑھ۔ اس کے اعداس مدر سے کا ایک حصہ دیو بند منتقل ہوا اور دوسراعلی گڑھی میں مولانا کہ تا ہے مولانا کہ تا ہے مولانا کہ تا ہے اصطلاحا کی اس سے مراد اُستاداور شاگر دیے رشتے کی نہیں ، بلکہ ایک مجموعی فکر سے ہے ، جے اصطلاحا نا ہے۔ سے مراد اُستاداور شاگر دیے رشتے کی نہیں ، بلکہ ایک مجموعی فکر سے ہے ، جے اصطلاحا تا ہے۔

سے ہوجوں ہے۔ شاہ ولی اللہ کے فکر میں وہ عمومیت بھی ہے، جواساس بن سکتی ہے انسانیت عامہ کی تفکیل و تظیم کی۔اوراس میں ملیت کی وہ خصوصیت بھی ہے جس کی بنیاد پر مسلمان اپنی اجتماعی زندگی استوار کرستے ہیں۔اس لیے بھارت کے مسلمان آج جن حالات سے در پیش ہیں، ان میں اپنی اسلامیت کو زندہ و تو انا رکھنے کے لیے اس فکر سے بہت کچھ لے سکتے ہیں۔اس طرح پاکتان میں مسلمان اسلامی معاشرہ اسلامی اجتماع ،اسلامی معیشت وسیاست کی تکوین میں جو کوشاں ہیں، اس میں اُن کوفکر و لی اللہی سے نہ صرف روشنی بلکہ کافی علمی مواد مل سکتا ہے۔ یہ ہماری خوش متی ہے کہ پاکستان اور بھارت دونوں ملکوں کے مسلمانوں کے فہمیدہ طبقے شاہ و لی اللہ اور اُن کے مدرسہ فکر کی طرف متوجہ ہور ہے ہیں۔ضرورت ہے کہ طرز قدیم کے دین مدرسوں اور کالجوں اور یونیورسٹیوں کے شعبہ ہائے اسلامیات میں شاہ و لی اللہ کی کتابیں داخل مدرسوں اور کالجوں اور یونیورسٹیوں کے شعبہ ہائے اسلامیات میں شاہ و لی اللہ کی کتابیں داخل محال ہوں۔اور مدرسہ و لی اللہی کے سلسلے کو اور آگے بڑھایا جائے۔کوئی بھی فکر ایک جگہ دُرک کرزندہ نہیں رہ سکتا ،اس میں عمل ارتقابر ابر جاری رہنا چاہیے۔

ہمارے نزدیک پاکستان میں اسلامی اجتماعیت کی تشکیل کی یہی راہ ہے، اس پر چلنا آسان بھی ہے اور یہ بہت حدتک ہمیں منزل مقصود تک لے ہے۔ [الدحیم بتمبر ۱۹۲۷ء]

## شاہ ولی اللہ کے انقلابی افکار

شاہ ولی اللہ صاحب کا زمانہ اٹھارویں صدی عیسوی کا ہے، آپ ۴ ماء میں پیداہوئے اور ۲۳ کاء میں آپ نے انتقال فرمایا۔ اس صدی میں دُنیائے اسلام کے ہر جھے میں زوال کے آ خارواضح طور برسا منے آگئے تھے۔ یوں تومسلم معاشر بے کا داخلی انتثاراوراس کے عنامر ترکیبی کی باہمی کشاکشی کا فی عرصہ پہلے سے جاری تھی اور اس کے قوائے حیات میں بتدر نَ صعف واضحلال آرہا تھا، لیکن اس صدی میں یہ ہوا کہ مسلمانوں کے اس زوال سے فائدہ اُٹھانے والی اور اس طرح اس کی رفتار کو تیز ترکر نے والی یور پی قوموں کی طاقت تاریخ میں نمودار ہوئی اور اس کی بیاخار اور معاشی لوٹ کھسوٹ اور بعد میں اس کے سیاسی تسلط نے دُنیائے اسلام کے زوال کی تکمیل کردی۔

شاہ ولی اللہ صاحب کا ۲۳ کاء میں انقال ہوا اور اس سے چھ سال پہلے انگریز پلای کی جنگ جیت کر بنگال پر قابض ہو چکے تھے۔

تاریخ ہندو پاک کے مشہور محقق پروفیسر شخ عبدالر شید نے حال ہی میں 'اٹھارویں صدکا میں برصغیر کے مسلمانوں' پرایک مقالہ لکھا ہے، جس میں حضرت شاہ ولی اللہ کا بھی ذکر کیا ہو ہو لکھتے ہیں کہ اُنھوں نے اور اُن کے جانشینوں نے اس برصغیر میں پہلی دفعہ صورت حالات کا جائزہ لینے اور مسلمانوں میں ایک نی زندگی پیدا کرنے کی کوشش کی۔اس زمانے ہیں لوگ فوجیوں اور سیاست دانوں سے مایوس ہو چکے تھے۔اور واقعہ سے ہے کہ برصغیر کی اس نازک گھڑی میں ان میں سے کوئی بھی آگے نہ آیا، جو حالات پر قابو پانے کی کوشش کرتا، مجبور الوگ صوفیے کی خانقا ہوں اور علما کے مدرسوں کی طرف متوجہ ہوئے اور اُن کی کوشش کرتا، مجبور الوگ صوفیے کی خانقا ہوں اور علما کے مدرسوں کی طرف متوجہ ہوئے اور اُن کی تحریک اس دور میں جو تو ک

جدوجهد ہوسکتی تھی اس کا ایک منظم اظہار تھی ،اس کی بدولت مسلمان اس قابل ہوسکے کہوہ اس جدوجہد ہو . سلاب میں جوان کوغرقاب کرر ہاتھاا پناسراُونچار کھیلیں۔ سلاب میں جوان کوغرقاب کرر ہاتھا

یرونیسر شخ عبدالرشیدنے اپنے مضمون میں بعض اہلِ قلم کے ایسے اقتباسات دیے ہیں، بن میں حضرت شاہ صاحب کی دعوت اور اُن کی سرگرمیوں پراعتر اض کیا گیا ہے۔ جہاں تک جن میں حضرت شاہ صاحب کی دعوت اور اُن کی سرگرمیوں پراعتر اض کیا گیا ہے۔ جہاں تک ٹاہ صاحب کی اجتماعیات پر بحثیں ہیں، ان میں اُنھوں نے زیادہ تر وہی مواد دیا ہے اور اسی طرز فکر کواختیار کیا ہے جوان کے زمانے میں متداول تھا،البتہ ان بحثوں کے دوران وہ کہیں کہیں اپنی خاص بات کہہ جاتے ہیں جس سے اندازہ ہوتا ہے کہوہ نئی فکر بھی رکھتے ہیں،کین چونکہ اس زمانے میں عام رآہ سے ہٹ کر بات کرنامشکل تھا اس لیے وہ کی کو باتوں میں اپنی

خاص بات کہتے ہیں، پیشاہ صاحب کا عام انداز ہے اور بیا چھا خاصا کا میاب رہا۔ شاہ ولی اللہ صاحب کی خاص با تیں جو اُنھوں نے مقبول عام باتوں کے سمن میں کھی ہیں اگر آج بھی ان کوالگ کر کے پیش کیا جائے ، تو اکثر راسخ العقیدہ بزرگ ان سے بھڑک

اُٹھتے ہیں اور گووہ شاہ صاحب کی عظمت اور بزرگی کی وجہ سے جیپ رہتے ہیں لیکن ان پر کڑھتے ضرور ہیں۔مولا ناستیسلمان ندوی مرحوم ومخفور نے مولا نامسعود عالم مرحوم کوایک خط

میں لکھا تھا کہ شاہ ولی اللّٰہ کا مطالعہ بڑی احتیاط ہے کرنا چاہیے کیونکہ نہیں کہیں وہ کفر کی حدود

تک بہنچ جاتے ہیں۔

اس میں شک نہیں شاہ صاحب نے اکثر پہلوں کی بات دہرائی ہے، شاہ صاحب کی کتابوں میں ان ندکورہ باتوں سے ان کے فکری رُججانات کا تعین کرنا سے خہیں ہے، اس کے لیزیادہ گہراجانے کی ضرورت ہے اور شاہ صاحب کوجن حالات ومشکلات میں تصنیفی کام کرنا پڑا،ان کو پیش نظر رکھنا ہوگا۔ کیا شاہ صاحب کی علمی وفکری عظمت کی بیددلیل نہیں کہ سرسیّداور اُن کے بعد آج بھی ہمارے ہاں جو نئے انداز سے دینی مسائل پرسوچتے ہیں، ان سب کوشاہ

صاحب کاسہارالینایر تاہے۔ یقیناً شاہ صاحب کا اجتماعی فکر بنیا دی طور پراٹھار ہویں صدی سے تعلق رکھتا ہے اور اُن

سے بیرتو قع رکھنا کہ وہ آج کے صنعتی دور کی ضرورتوں کے مطابق اوراس کی زبان میں بات کہیں، زیادتی ہے حضرت شاہ صاحب کی ایک عبارت کے متعلق ایک دفعہ مولانا سندھی ہے ایک صاحب نے شکایت کی کہاس میں تو اُو نیچے اور نچلے طبقوں کا ذکر ہے۔ مولانا مرحوم نے ایک صاحب نے شکایت کی کہاس میں تو اُو نیچے اور نچلے طبقوں کا ذکر ہے۔ مولانا مرحوم نے اس کا یہ جواب دیا تھا کہ شین کی ایجاد سے پہلے اس طرح کی مساوات عمل کا تصور کرنا مشکل تھا۔

باقی رہا شاہ صاحب کا فکری انقلاب کے لیے زمین ہموار کرنا، تو کیا اس کے لیے یہ شہوت کم ہے کہ اُنھوں نے اس زمانے میں یہ لکھا کہ رسول اللہ اللہ اللہ علیہ کا بعثت کا ایک مقعد قیم وکسر کی کی جابر سلطنوں کوختم کرنا تھا۔ حصحہ السلسه البسال خہ کی بی عبارت ملاظہ ہو: '' آن تحضرت اللہ اور آپ کے صحابہ کے ذریعہ عرب سے باطل کا قلع قمع کردیا گیا اور پر عرب کے ذریعہ البسلطنوں کا قلع قمع کردیا گیا۔''سسان جابر سلطنوں کے ذکر میں کوسے ہیں: ''ان کی غیر معتدل مرفہ الحالی اور مسرفانہ عیش برستی کے جراثیم اور مہلک عادات واطوار کی گذرگیاں ان تمام ممالک میں سرایت کرچکی تھیں، جوان کے زیر فرمان تھے۔''

شاہ صاحب کی کتابوں میں اس طرح کے اور بھی انقلا بی افکار موجود ہیں۔ لیکن افسوں سے کہ ان کا دور مسلمان قوم کے زوال کا دور تھا۔اور اُن کے بعد بیز وال زیادہ بھی ہواوراں کی حدیں بھی وسیع ہو گئیں۔ چنانچہ بعد والوں نے شاہ صاحب کے ان انقلا بی افکار کی طرف توجہ نہ دی اور اُن باتوں پرزیادہ زور دیا گیا، جوسلف کے تتبع میں تھیں۔

مرہوں کی بڑھتی ہوئی طاقت کے خلاف شاہ ولی اللہ صاحب کا احمد شاہ ابدالی کو ہندوستان پرجملہ کرنے کی دعوت دینا، جبیبا کہ عام طور ہے مشہور ہے۔ اس پربھی بعض حلقوں کی طرف سے اعتراض کیا جاتا ہے۔ اوّل تو اس وقت مسلمانوں کے سامنے اپنی حفاظت کا سوال تھا۔ اس کے لیے جہال سے بھی اُنھیں امداد ملتی، اسے وہ لیتے، دوسرے اس ذمانے بیں دریائے انگ سے اس طرف ایک ملک اور دوسری طرف دوسرے ملک کا خیال ہی نہیں تھا۔ مدیوں سے افغانستان کے علاقے سلطنت ہند کے جھے تھے۔ شاہ ولی اللہ نے اگر واقعی احمد شاہ

ابدالی و دعوت دی تھی تو وہ اپنوں کے خلاف غیروں کو دعوت دینا نہ تھا اس لیے آج جولوگ اس پر اس بناپر معترض ہیں، وہ زیادتی کرتے ہیں۔

شاہ صاحب کا احمد شاہ ابدالی کو مرہ ٹول کی سرکو بی کرنے کے لیے لکھنا اس کا مطلب مرف بیرے کہ ایک عالم، مدرس، مصنف اور صوفی بھی اپنی قوم کے سودوزیاں سے غافل نہیں مرسکا۔ شاہ صاحب کا اصل مقام ایک صاحب فکر کا ہے۔ لیکن ان کے نزدیک فکر اور عمل دونوں لازم وطزوم ہیں۔

\_\_\_[الرحيم:فروري١٩٦٨ء]



## شاه و لی الله کی دعوت دین

شاہ ولی اللہ کی علمی شخصیت کے فیوض کا سلسلہ ان کی زندگی ہی میں دور دور تک پہنے گیا تھا ان کی وفات کے بعد ایک تو ان کے صاحبر ادوں بالخصوص شاہ عبد العزیز اور اُن کے مستر شدین اور اُن کے مشتر شدین اور اُن کے مشاگر دوں اور دوسرے ان کی تالیفات کے ذریعہ یہ فیض جاری رہا اور برصغیر کے اطراف واکناف میں ولی اللہی پیغام پہنچا اور اُن کی دعوت دینی سے اہلِ علم حلقے روشناس ہوئے لیکن اللہ واکناف میں ہوا یہ اور یہ محض اتفاق نہیں تھا بلکہ اس زمانے کے معاشر تی حالات وکو اکف علمی وفکری زمانے میں ہوا یہ اور نہ بھی روایات و معتقدات کا زبر دست اور ہمہ گیر دباؤتھا۔ کہ شاہ ولی اللہ صاحب کی رحقت کے ملی انقلاب کا بہلوصرف تحریک جہادتک محدود رہا۔ سیّدی احمد شہید بشاہ اساعیل شہیدادر دعوت کے بعد برصغیر کے اندر اور دریائے اٹک کے اس پار بجاہدین کی مسلسل جدوجہدادر اُن کی شہادت کے بعد برصغیر کے اندر اور دریائے اٹک کے اس پار بجاہدین کی مسلسل جدوجہدادر اُن کی شہادت کے بعد برصغیر کے اندر اور دریائے اٹک کے اس پار بجاہدین کی مسلسل جدوجہدادر کی بعد دی اللہی دعوت کا فکری و مملی پہلوا نمہ کی تقلید اور عدم تقلید کی بحثوں میں منحصر ہو کررہ گیا۔ مسلک دیو بندی اور مسلک اہلِ حدیث کی گزشتہ ستر ای سال کی تاریخ اس کی ایک مثال ہے بعض دوائر میں اب تک بیکش کی گزشتہ ستر ای سال کی تاریخ اس کی ایک مثال ہے بعض دوائر میں اب تک بیکش کی گزشتہ ستر ای سال کی تاریخ اس کی ایک مثال ہے بیستر سی سال کی تاریخ اس کی ایک مثال ہے بیشتمی سے بعض دوائر میں اب تک بیکش کی گزشتہ ستر ای سال کی تاریخ اس کی ایک مثال ہے بیشتر سے بعض دوائر میں اب تک بیکش کی گزشتہ ستر ای سال کی تاریخ اس کی ایک مثال ہے بیشتر سے بعض دوائر میں اب تک بیکش کو شور کی گوشش کر ہو ہر اس سے تاریخ اس کی ایک مثال ہے و تو سکھ کو تاریخ اس کی ایک مثال ہے بیکھنے کی گزشتہ ستر ای سال کی تاریخ اس کی ایک مثال ہے بیاد کی اس کی تاریخ اس کی ایک مثال ہے کو تاریخ میں اس کی ایک مثال ہے بیاد کی گوشش کر رہا ہے۔

بے شک شاہ صاحب کی دعوت میں یہ پہلوبھی تھے، کین ان کی دعوت کے اس مقصد کے علاوہ اور پہلوبھی تھے جن کی طرف اس زمانے میں کما حقہ توجہ نہ دی گئی۔ اور یہ پہلوتشنگ اللہ مرنااور ہے۔ شاہ صاحب کی دعوت کا ایک پہلوان کا پوری انسانیت کو حکیمانہ انداز سے خطاب کر نااور اسلام کو دین انسانیت کے رنگ میں پیش کرنا تھا۔ اس کے لیے اُنھوں نے تصوف و حکمت کو این فکر کی اساس بنایا۔ اور عقیدہ و حدت الوجود کی ایسی تعبیر کی کہ اسلام کل انسانیت بلکہ سار کا کا کنات میں ارتباط اور ہم آ ہنگی پیدا ہوگئ کے ہمار سے نز دیک شاہ صاحب کی دعوت کا مرکزی اور

بنیادی نقطہ بہی ہے۔اس کی وجہ سے جہاں وہ ایک طرف نثر بعت وطریقت، فقہ حفی اور دوسری فقہ وں ، فقہ وحدیث اور مسلمانوں کے مختلف مکا تب فکر میں مطابقت بیدا کرتے ہیں وہاں وہ سب ادیان و مذاہب میں مشتر کہ نقاط کی نشان وہی فر ماتے ہیں۔اور بیر ثابت کرتے ہیں کہ اصل دین ایک ہے اور اس کی مختلف تعبیریں مختلف زمانوں اور مختلف ظروف وحالات کا حتمی متیحہ ہیں۔

مولانامحمر قاسم کی کتابوں میں شاہ صاحب کی اس انسانیت گیر حکمت کی جھلک ضرور نظر آتی ہے کیکن بر متی ہے اس نے ایک علمی وفکری تحریک کی شکل اختیار نہ کی اور مولانا قاسم کے بعد اس سلسلے کو اور آگے بڑھانے والا نہلا۔

شاہ ولی اللہ کی دعوت کا ایک پہلو اور تھا جس کو ان کے نام لیوا وک نے بالکل نظر انداز کردیا۔ یہاں تک کہ اس پہلو کی طرف شاہ صاحب کی کتابیں پڑھنے والوں کا دھیان تک نہیں جاتا تھا۔ اور وہ پہلو تھا شاہ صاحب کی دعوت کا قتصاد کی واجتا عی بیخی ساجی پہلوہ شاہ صاحب نے ابی کتابوں میں جگہ اس پر زور دیا ہے کہ جب محاشرہ کا اقتصاد کی توازن در ہم ہر ہم ہوجائے اور ایک مخضر طبقہ تو حدسے زیادہ امیر ہو، اور اکثریت زندگی کی بنیادی ضرورتوں ہے محروم ہوتو اس ایک مختصر طبقہ تو حدسے زیادہ امیر ہو، اور اکثریت زندگی کی بنیادی ضرورتوں ہے محروم ہوتو اس معاشرے کے نہ اخلاق ٹھیک رہتے ہیں نہ اس کے افراد کا خداسے تعلق قائم رہ سکتا ہے، اس معاشرے کی بناہی یقینی ہوتی ہے۔ اور تھنا وقد راس کے لیے کوئی نہ کوئی سامان کرتا ہے۔ ای سلسلے میں شاہ صاحب نے سے بھی تھا کہ قیصر و کسر کی کا تختہ اُل دیا جائے ۔ کیونکہ ان کی حکومتوں نے اس وقت کی دُنیا کے ایک بڑے دھے کو معاشی کا تختہ اُل دیا جائے ۔ کیونکہ ان کی حکومتوں نے اس وقت کی دُنیا کے ایک بڑے دھے کو معاشی مصائب سے نجات ملے میں شاہ صاحب نے اپنے عہد کے خرابیوں کا ذکر بھی کیا۔ اور مصائب سے نجات ملے میں شاہ صاحب نے اپنے عہد کے خرابیوں کا ذکر بھی کیا۔ اور مصائب سے نجات ملے میں شاہ صاحب نے اپنے عہد کے خرابیوں کا ذکر بھی کیا۔ اور مصائب سے نجات ملے میں شاہ صاحب نے اپنے عہد کے خرابیوں کا ذکر بھی کیا۔ اور مصائب سے نجات میں حالت ہے جو قیصر و کسر کی کے وقت ہیں تھی۔

، میں وطن لوٹے تو مولا ناعبیداللہ سندھی کوئی چوبیس برس کی جلاوطنی کے بعد جب ۱۹۳۹ء میں وطن لوٹے تو انھوں نے ولی اللہی دعوت کے مذکورہ پہلوؤں پرخاص طور سے اہلِ ملک کی توجہ مبذول کرائی۔ انھوں نے ولی اللہی دعوت کے مذکورہ پہلوؤں بین، اپنی تقریروں میں، درس ویڈ ریس اور گفتگوؤں انھوں نے اپنی کتابوں میں عوامی اجتماعوں میں، اپنی تقریروں میں، درس ویڈ ریس اور گفتگوؤں

میں ان اُمور پر زور دیا اور بتایا کہ آج مسلمانوں کوجن مسائل سے سابقہ پررہا ہے فامی کراقتصادی، معاشرتی اور سیاسی مسائل سے نیز ان کے مختلف فرقول میں جونزاعات ہیں اُنھیں ختم کرنا اور انسانی تاریخ میں اور موجودہ دُنیا میں اسلام کے مقام کانعین۔ان سب مسائل کو شاہ ولی اللہ کی تعلیمات کی روشنی میں حل کیا جاسکتا ہے۔

[الد حیم: ایریل ۱۹۲۸ء]

## اجتماعیت: شاه ولی الله کی نظر میں

حضرت شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی کی ولادت بروز چہار شنبہ ۱۱۱۳ ہے مطابق مطابق ۱۷۰۴ء ہوئی۔ عالمی تاریخ کے ارتقا میں آپ کا ظہور کوئی اتفاقی واقعہ نہ تھا، قدرت کی طرف سے اسلام جیسے بین الاقوامی دین کی صحیح تعبیر اور اُمتِ محمد یہ کے مختلف فرقوں میں جو افتراق اور تشتت بیدا ہوگیا تھا اس کی اصلاح اور سرمایہ دارانہ نظام کی بدولت جولوٹ محسوٹ ہوتی تھی اسے دور کرنے کے لیے قدرت نے آپ کو منتخب کیا تھا۔

شاہ صاحب کامختصرنسب نامہ اس طرح ہے، قطب الدین ولی اللہ (شِخ الاسلام خواجہ قطب الدین اوْقی دہلوی کی طرف ہے رُوحانی طور پرشاہ صاحب کے والدشاہ عبدالرحیم کوآپ کی ولادت کی بشارت سائی گئی الدین اوْقی دہلوی کی طرف ہے رُوحانی طور پرشاہ صاحب کے والدشاہ عبدالرحیم بن وجیہ الدین شہید بن معظم میں اس لیے آپ کا ایک نام قطب الدین احمد بھی رکھا گیا) احمد بن عبدالرحیم بن وجیہ الدین شہید بن معظم بن مصور بن احمد العمری، اسی طرح یہ سلسلہ اسلام کے قطیم فاتح اور عادل خلیفہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ تک حا پہنچ تا ہے۔

ابن تیمیہ اور ابن رُشد کے بعد بلکہ خود آخی کے زمانے میں مسلمانوں میں جوعقلی تنزل شروع ہوا تھا اس کے لحاظ سے بیا امید نہ رہی تھی کہ پھر کوئی صاحب دل ود ماغ بیدا ہوگالیکن قدرت کو اپنی نیزگیوں کا تماشہ دکھانا تھا کہ اخیر زمانہ میں جب کہ اسلام کانفس باز پسیس تھا شاہ ولی اللہ جسیانا مور شخص بیدا ہوا جس کی نکتہ شجیوں کے آگے غزالی، رازی اور ابن رُشد کے کارنا ہے بھی ماند پڑگئے۔ اعلم الکلام از علامہ بلی آ

شاہ صاحب کو قدرت کی طرف سے جو علمی اور عملی صلاحیتیں ودیعت ہوئی تھیں، ان کی نشوونما کے لیے ماحول کی سعادت اور موافقت کافی حد تک دخیل تھی۔ آپ کے والد ماجد شاہ عبرالرحیم محدث دہلوی نے علوم اور معارف کی تخصیل عالمگیری دور کے علما وصلی اور اسلامی موسائی سے کی تھی اور اُن کوخصوصی معارف ان کے نانا شیخ رفیع الدین دہلوی سے ملے تھے۔ شیخ

رفيع دہلوی نے طریقت کا اکتباب اپنے والد بحرمواج قطب عالم سے کیا تھا۔ وہ اپنے والد مرت خوار برزگوارامام عبدالعزیز بن حسن دہلوی سے منتفیض ہوئے تھے، جھول نے اپنے والد حفرت خی کمال الدین حسن بن طاہر دہلوی سے اکتباب کیا تھا۔ آخر الذکر بزرگ کی وفات ۹۰۹ھ میں ہوئی۔ (کان الشیخ الاجل الشیخ عبدالرحیم بن وجیه الدین الدهلوی اخذ العلوم والمعارف عن المحتمع الاسلامی العالمگیری، وتوارث المعارف الخاصة عن جدہ لامه الشیخ رفیع الدین الناسلامی العالمگیری، وتوارث المعارف الخاصة عن جدہ لامه الشیخ رفیع الدین الله الله الله الله المتحدید ، قامی نختالیف مولانا عبیدالله سندهی])

شاہ صاحب کواپنی زندگی میں دس سلاطین دہلی کی حکومت ویکھنے کا اتفاق ہوا، عالمگیر اعظیم، بہا درشاہ اوّل، معز الدین جہاندارشاہ، فرخ سیر، رفیع الدرجات، رفیع الدولہ، محد شاہ، احمد شاہ، عالمگیر ثانی اور شاہ عالم ثانی، شاہ عالم ثانی کے عہد میں شاہ صاحب کی وفات سے تقریباً دو سال قبل کلائیونے اللہ آباد کے مقام پر بنگالہ اور بہارواڑیسہ کی دیوانی بادشاہ سے لے کر کمپنی بہا در کے حوالہ کی۔

حضرت اُستاذ علامه عبيد الله سندهي فرمات بين:

''کہ تاریخ کا ہرطالب علم جانتا ہے کہ مذکورہ بالاسلاطین کے عہد میں ہندوستان کو کن کن کرزہ خیز واقعات وحوادث سے گزرنا پڑا، سادات بارہ کا تسلط، فرخ سیر کا ان کے ہاتھوں بصد ہے کسی قید ہونا، پھرتو رانی اُ مراکے ہاتھوں سادات بارہ کا زوال، مرہٹوں کی بغاوت اور اُن کا عروج ، سکھوں کی بغاوت، نادرشاہ کی یلغاراور دہلی میں قبل عام۔ احمدشاہ ابدالی اور معرکہ پانی بت میں حق کا باطل پر غلبہ، سیاست ہند میں روہیلوں کی شرکت و مساہمت، ایر انی وتو رانی اُمراکی رقیبانہ چیقلش، ہندوستان میں یور بین اتوام کی للجائی ہوئی نگاہیں، پھرانگریزوں کا برنگال وغیرہ میں عمل وخل اور ای قتم کے دوسر کے کی للجائی ہوئی نگاہیں، پھرانگریزوں کا برنگال وغیرہ میں عمل وخل اور ای قتم کے دوسر کے انتہا بات شاہ صاحب نے اپنی آئھوں سے دیکھے۔' [شداہ و لی الله اور اُن کی

سیاسی تحریك]

یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ شاہ ولی اللہ صاحب جس تحقیق اور تجدید کے داعی تھے اس کی تخم ریزی آپ کے والد ماجد شاہ عبدالرحیم صاحب کی طرف سے ہوئی تھی ، جس کی آبیاری شاہ صاحب نے کی۔ ولی اللہی دعوت کا اگر صحیح تجزید کیا جائے تو اس کے بنیا دی اُصول چار معلوم موتے ہیں۔ سب سے پہلے قرآن پاک پرغور کرنا اور مفسرین کے ذاتی آرا اور خیالات کو چھوڑ کر (براہ راست) قرآن سے ہدایت حاصل کرنا شاہ صاحب نے اس تدبر کے چنداُصول، اپنی مخصوص تالیف الفوز الکبیر میں بیان فرمائے ہیں: ("قد تحقق عندی ان الشیخ الاجل عبد الرحیم بن وجیه الدین الدهلوی هوالذی بذر بذور التحقیق والتجدید الذی یدعوالیه الامام شاہ ولی الله الدهلوی ..... النہ [التمهید لائمة التجدید ، قلمی نوم تالیف مولانا عبید الله سندهی])

قرآن مجيد ميں تدبر كى اہميت

شاه صاحب نے قرآن مجید کے باتد برمطالعہ کو ایک سنت لاز مقرار دیا تھا، قرآن مجید کے فاری ترجمہ اور فو اکد فقت السر حمن (مخقرتفیری حاتی) کوای تدبرکا نتیجہ بجھناچا ہے۔ آپ کے بعد، آپ کے فرزندانِ گرامی شاه عبد العزیز، شاه عبد القا در اور شاه رفع الدین تینوں نے اپنے والد بزرگوار کی پیروی میں قرآن مجید کی بروی خدمت کی شاه عبد العزیز کا کور قرآن مجید میں تدبر اور غور وخوش کرنا اور آیات قرآنی کواپنے دور کے لوگوں فتح الدیزیز کلھ کرقرآن مجید میں تدبر اور غور وخوش کرنا اور آیات قرآنی کواپنے دور کے لوگوں کے حالات پر چیاں کرنے کے لیے ایک عمدہ نمونہ پیش فرمایا۔ آگے چل کرولی اللہی جماعت میں سے مولانا شیخ الہند محمود الحق نے شاہ عبد القادر کے ترجم موضع المقد آن کی اس طرح میں سے مولانا شیخ الہند محمود الحق کے الفاظ کی جگمستعمل الفاظ رکھے اور اس کانا م صوضع المفد قان رکھا۔ ("وقد جعل الامام ولی الله قراء قالمقران مع التدبر سنة لازمة، ثم تبعه علی ذلك الفرقان رکھا۔ ("وقد جعل الامام ولی الله قراء قالمقران مع التدبر سنة لازمة، ثم تبعه علی ذلك الفرقان رکھا۔ ("التمهيد لائمة التجدید، فصل ۲۰۰۱)

ردده التمهيد و مه المنجد و المنظميد و من المنجد و المنظميد و المنظميد و المنظميد و المنظم و

باعث یہ ہے کہ اس دور میں جوملکی حالت تھی وہ اس تشم کے افکار کی اشاعت اور علانیۃ تائید کی متحل نہ تھی، کیونکہ وہ بادشاہوں کا دور تھا اور بادشاہی دور میں فردہی طاقت کامحور رہتا ہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ شاہ صاحب نے قرآن مجید کے نزول کے اصلی مقصد سرمایہ دارانہ نظام کی اصلاح، عادلانہ نظام کا قیام اور فاسداجتا عیت کی جگہ صالح اجتماعیت کو بیدا کر ناقر اردیا، چنانچہ قرآن تھیم کے پڑھنے میں اجتماعیت پرسوچنے اور غور وخوش کرنے کی دعوت دی۔

نی کریم اللے کے زمانہ بعثت کواگر غور ہے دیکھا جائے تو ہمیں دُنیا کے مہذب ممالک دو سلطین کے زیر نگین معلوم ہوتے ہیں ایک کسریٰ شہنشاہ ایران، دوم قیصر روم عراق، یمن، خراسان اور اُن کے متصل ممالک بھی کسریٰ کے زیر اقتدار تھے۔ ماوراء النہر (بخارا، سمرقذ، تاشقند وغیرہ) اور ہندوستان کے سلاطین اور حکمر ان بھی کسریٰ کے باج گزار تھے، ہرسال ان ممالک سے لگان کا ایک مقرر حصہ کسریٰ کی طرف سے وصول کیا جاتا تھا۔ روم اور اس کے واتی ممالک پر قیصر کا ایک مقرر حصہ کسریٰ کی طرف سے وصول کیا جاتا تھا۔ روم اور اس کے واتی ممالک پر قیصر کا تسلط تھا، مصر، مغرب، افریقہ کے سلاطین، قیصر روم کے تابع تھے۔ کسریٰ اور قیصر دونوں شہنشا ہوں کا نظام سرمایہ دارانہ نظام تھا اور اُن دونوں فر مارواؤں کوشکست دے کران کے ممالک پر قبضہ کرنا روئے زمین پر قبضہ کرنے کے متر ادف تھا۔ اس لیے پینیم علیہ السلام نے مبعوث ہوتے ہی ھلک قیصر فلا قیصر و ھلک کسریٰ فلا کسریٰ فلا کسریٰ کا علان فرما کرگویا سرمایہ داری نظام کے خاتمہ کا اعلان فرما دیا۔

ایک جگہ شاہ صاحب اہلِ فارس اور اہلِ روما کی عیاشانہ زندگی پر تبھرہ کرتے ہوئے فرماتے ب:

"تاریخ شاہر ہے کہ اہلِ روما اور اہلِ فارس (ایران) میں ایک لمی مدت تک حومت رہی۔ اُنھوں نے اپنے دور کے حالات کے مطابق تدن کے لوازم اور رفاہیت (آرام پرتی) اور عیاشا نہ زندگی ملسے فرمعمولی ترقی کی ،آخرت کی یادکویس پشت ڈال کرا بی دینوی زندگی کوعیاشی کے ساتھ بسر کرنا اپنا نصب العین قرار دیا اور شیطان نے ان پر اپنا بورا تسلط جمالیا، اطراف عالم سے موجد اور مخترع تھینچ کروہاں چلے آئے اور

زندگی کی اذتوں کے متلق کئی ایک نئی چیزیں اور نے طریقے دریافت کے۔ تمام اُمرا اور سرمایہ دارعیش پرسی میں منہمک تھے اور اس بارے میں دوسرے سے سبقت لے جانے میں کوشاں رہتے تھے، ان کے متعلق یہاں تک مشہور ہے کہ ان عیش پرست اور خور پیندا مرامیں جس کا کمر بندا یک ہزار روپے سے کم قیمت کا ہوتا تھا اسے تھا رت کی نظر سے دیکھا جاتا تھا۔ ہر سر مایہ دار اور امیر کبیر کی یہ کوشش ہوتی تھی کہ اس کے پاس ایک شاندار کل ہوجس کے حن کے سامنے باغ ہو، تمام وغیرہ جیسے لوازم اس میں موجود ایک شاندار کل ہوجس کے حن کے سامنے باغ ہو، تمام وغیرہ جیسے لوازم اس میں موجود ہوں۔ اس کے دستر خوان پر الوان نعمت چنے جائیں اور اس کی ذرق برق پوشاک ہوں۔ اس کے دستر خوان پر الوان نعمت کے پاس عمدہ نسل کے گھوڑ وں اور راحت بخش سب لوگوں میں نمایاں ہو، نیز اس کے پاس عمدہ نسل کے گھوڑ وں اور راحت بخش گاڑیوں کی کئی نہ ہو اور خدمت کے لیے لونڈیاں اور کمر بستہ غلام حاضر باش رہا گاڑیوں کی کئی نہ ہو اور خدمت کے لیے لونڈیاں اور کمر بستہ غلام حاضر باش رہا

یں۔ شاہ صاحب اپنے دور کے سلاطین اور والیانِ ریاست کی مثال دے کر اہلِ رو مااور اہلِ فارس (ایران) کی حالت اس طرح سمجھاتے ہیں:

''عصرِ عاضر کے ملوک وسلاطین اور والیانِ ریاست کے ٹھاٹھ دکھ کرتم ان کی عیاشیوں اور زندگی کے مرافق میں غلواور حد سے بڑھنے کا اندازہ لگا گئے ہوئی برتی کا پیطریقہ ان کے رگ و پے میں سرایت کر چکا تھا۔ جس کی وجہ سے تمام تمدن اور معاشرہ میں ایک لاعلاج روگ بیدا ہوگیا، دوسر سے سب لوگ ان کی دیکھا دیکھی عیاشیوں پر مائل ہو گئے کیونکہ بیا کہ سیامقولہ ہے النّاسُ علیٰ دِینِ مَلو کِھم یعنی عیاشیوں پر مائل ہو گئے کیونکہ بیا کہ سیامقولہ ہے النّاسُ علیٰ دِینِ مَلو کِھم یعنی عوام اپنے بادشاہوں کے دین پر ہوتے ہیں۔ رعیت کے ہر طبقہ میں اپنی حیثیت کے مرطقہ میں اپنی حیثیت کے کامی تھی کامرض پھیل گیا اور اس نے وہائے عام کی صورت اختیار کرلی اس عیاثی کامرض پھیل گیا اور اس نے وہائے عام کی صورت اختیار کرلی اس عیاثی کامرض پھیل گیا اور اس کے لیے جس ساز وسامان کی ضرورت تھی اس کا عاصل ہونا بہت کی دولت خرر ہوگئی کے لئے جس ساز وسامان کی ضرورت تھی اس کا عاصل ہونا بہت کی دولت خرر ہوگئی ان کی سامیوں پر بھاری بھاری بھاری لگان ( نیکس ) عائد کیے۔ اس حالت میں ان غریوں کے لیے دو ہی راہیں تھیں، ایک تو سے کہ بغاوت کا علم بلند کریں اور مسلح ہوکر عوں کے لیے دو ہی راہیں تھیں، ایک تو سے کہ بغاوت کا علم بلند کریں اور مسلح ہوکر وہ کے دو ہی راہیں تھیں، ایک تو سے کہ بغاوت کا علم بلند کریں اور مسلح ہوکر وہوں کے لیے دو ہی راہیں تھیں، ایک تو سے کہ بغاوت کا علم بلند کریں اور مسلح ہوکر وہ کی دورہ کی راہیں تھیں، ایک تو سے کہ بغاوت کا علم بلند کریں اور مسلح ہوکر وہ کو کو میں ایک تو سے کہ بغاوت کا علم بلند کریں اور مسلح میں کو میں کی جو کی کے دو میں راہیں تھیں، ایک تو سے کہ بغاوت کا علم بلند کریں اور مسلح کے لیے دو ہی راہیں تھیں، ایک تو سے کہ بغاوت کا علم بلند کریں اور مسلح کے دو میں راہیں تھیں ، ایک تو سے کہ بغاوت کا علم بلند کریں اور مسلح کو میں کو سے کو میں کو کو میں کو میں کو میں کو میں کو میں کو میں کو میں کو کو میں کو میں کو میں کو میں کو کی کو میں کو کی کو کو میں کو میں کو کو کو کو کو کو کو کو کو میں کو میں کو کو کو کو کو کو کو کو ک

مقابلہ کریں، ایسا کرنا تو ان کے امکان سے باہرتھا کیونکہ بیلوگ بے سروسامان تھے،
ان کے سامنے دوسرا راستہ بیتھا کہ سلاطین اور سرمایہ داروں کی اطاعت سے منہ نہ
موڑیں چو پایوں اور گدھوں کی ہی ذکیل زندگی بسر کریں جن سے ان کی مرضی کے بغیر
مل چلانے اور کنویں سے پانی نکالنے کا کام لیاجاتا تھا۔ اور جن کی تھوڑی بہت پرورش
یاغور و پر داخت صرف اس لیے کی جاتی ہے کہ مالکوں کی اپنی اغراض ان کے ساتھ
وابستہ ہوتی ہیں۔'

''بہرحال نچلے طبقے کے لوگ اپنے اعمال اور اپنے آقاؤں کی خدمت میں اس قدر مشغول ہوتے تھے کہ ان کو اخروی سعادت کی طرف متوجہ ہونے کی لمحہ بھر فرصت نہیں ملتی تھی۔''

"اسعیا شانہ نظام (اور سرمایہ دارانہ ذہنیت کی زندگی) کو قائم رکھنے کے لیے یہ بھی ضروری تھا کہ اس سم کے لوگ موجود ہوں جوان کے لیے مختلف سم کے کھانے تیار کریں، ان کے لیے مختلف طرح کے کپڑے اور زینت وآ رائش کا سامان بنا ئیں اور اُن کے لیے بڑے بڑے شاندار محلات اور مکانات تعمیر کریں، لوگوں کی اکثر تعداد تو ان کے لیے بڑے بڑے شاندار محلات اور مکانات تعمیر کریں، لوگوں کی اکثر تعداد تو ان کے لیے بڑے سودا شغال میں مصروف ہوگئ تھی، اس لیے اس کا لازمی نتیجہ یہ تھا کہ بہت سے ان بے سودا شغال میں مصروف ہوگئ تھی، اس لیے اس کا لازمی نتیجہ یہ تھا کہ بہت سے الیے ضروری ہنر اور پیشے چھوڑ دیے جائیں جن کا ہونا اصل تدن کے لیے نہایت ضروری تھا۔"

"جن لوگوں کا اُمرااور سر مایہ داروں سے ملتی جلتی تھاان کے دلوں میں بھی یہ شوق پیدا ہوگیا تھا کہ وہ بھی ان سر مایہ داروں سے ملتی جلتی طر نے معاشرت اختیار کریں۔سب کی بہ خواہش ہوتی تھی کہ کسی نہ کسی طرح حکومت سے وابستہ ہوں اور جس طرح بھی ممکن ہو حکومت کے خزانے سے بچھ پاکراپنی زندگی بسر کریں۔اس لیے ان کی اکثریت نے تو سرکاری ملازمت کو ہی منتہائے کمال تو سرکاری ملازمت کو ہی منتہائے کمال سمجھتے تھے۔ان کے پیش نظریہ بات نہ ہوتی تھی کہ حکومت کا نظام ٹھیک طور پرکام کرے اور تدن کو کئی بہتر معیار پر کھا جائے۔ان کا نصب العین صرف جلب زر ہوتا تھا۔ان میں بعض شعرگوئی کو اپنا بیشہ بنا لیتے تھے اور مدحیہ قصا کد لکھ کر سرکاری خزانے کے لیے میں بعض شعرگوئی کو اپنا بیشہ بنا لیتے تھے اور مدحیہ قصا کد لکھ کر سرکاری خزانے کے لیے میں بعض شعرگوئی کو اپنا بیشہ بنا لیتے تھے اور مدحیہ قصا کد لکھ کر سرکاری خزانے کے لیے میں بعض شعرگوئی کو اپنا بیشہ بنا لیتے تھے اور مدحیہ قصا کد لکھ کر سرکاری خزانے کے لیے میں بعض شعرگوئی کو اپنا بیشہ بنا لیتے تھے اور مدحیہ قصا کد لکھ کر سرکاری خزانے کے لیے میں بعض شعرگوئی کو اپنا بیشہ بنا لیتے تھے اور مدحیہ قصا کد لکھ کر سرکاری خزانے کے لیے میں بعض شعرگوئی کو اپنا بیشہ بنا لیتے تھے اور مدحیہ قصا کد لکھ کر سرکاری خزانے کے لیے میں بعض شعرگوئی کو اپنا بیشہ بنا لیتے تھے اور مدحیہ قصا کد لکھ کر سرکاری خزانے کے لیے میں بعض شعرگوئی کو اپنا بیشہ بنا لیتے سے اس کے اپنا بیشہ بنا لیتے تھے اور مدحیہ قصا کد کہا

بارگران ثابت ہوتے تھے بعض لوگ زہد اور پارسائی کے دکھاوے سے حکومت، سرکاری ملازموں اور عام لوگول سے نذرانے اورشکرانے وصول کا دام بچھاتے تھے دوسرے لفظوں میں یہ جماعت بھی حکومت اور معاشرہ پر بوجھ ڈالتی تھی۔ ملوک وسلاطین اور ارباب اقتد ارسے قرب حاصل کرنے اور طرح طرح سے ان کی خوشامد اور جا پلوی کرنے نے ایک ہمہ گیرو باکی صورت اختیار کرلی تھی۔''

"فلاصد مید کد جب میرم شاپن انتهائی شدت کو پہنچ گیا تو اللہ تعالیٰ ان پریخت ناراض ہوا اور اللہ تعالیٰ کی صفتِ رحمت نے عوام کی حالتِ زارکو دیکھ کریہ تقاضا کیا کہ (سرمایہ داری اور) عیاثی کے اس مرض کی نیخ کن کی جائے، چنانچہ اس نے بی اُئی محمد رسول اللہ اللہ ایک کے اس مرض کی نیخ کن کی جائے، چنانچہ اس نے بی اُئی محمد رسول اللہ اللہ اللہ ایک کے اور دارانہ زندگی کے لواز مات سے پر ہیز کرنے کا حکم دیا۔ مثال کے طور پر مردوں کا مردوں کی گیڑے پہنے، سونے چاندی کے برتن کھانے پینے کے کام میں لانے، مردوں کا عورتوں کی طرح اپنے آپ کو زیوارت سے آ راستہ کرنے، شاندار مجارتیں بنوانے اور کورتوں کی طرح اپنے آپ کو زیوارت سے آ راستہ کرنے، شاندار مجارتیں بنوانے اور پیشران کی آ رائش کے لیے رنگین پردے اور تصویریں لؤگانے کو ممنوع قرار دیا۔ پینیم اسلام نے اپنی اُمت اور اپنے بیروکاروں کو پہلے سے بنا دیا کہ آپ اُلیٹ کی خالمبہ (سرمایہ دار) سلاطین کی دولت و حکومت کے زوال کا باعث ہے اور آپ کی نبوت کا مقصد دار) سلاطین کی دولت و حکومت کے زوال کا باعث ہے اور آپ کی نبوت کا مقصد کرگا اور قیصر (جیسے شہنشا ہوں) کی سلطنوں کو مٹادینا ہے۔"

"بہرحال اس دور میں اللہ تعالی نے بیارادہ فرمایا کہ عوام کی اصلاح احوال کی جائے اور اس کام کی اور اُن کی معاشی حالت کو درست کر سے معاشرہ کوخوشحال بنایا جائے اور اس کام کی رہنمائی کے لیے ایک ایسی جماعت بیدا ہو جوان کو نیکی کا حکم کرتی رہاور برائی سے ان کورو کے اور اُن کی حالت زار میں انقلا بی طور پر تبدیلی بیدا کر ہے۔ بیا نقلا بی تبدیلی ان کورو کے اور اُن کی حالت زار میں انقلا بی طور پر تبدیلی بیدا کر دیا جائے اور اُن کی حالت کی اور قیصر جیسے دوعظیم شہنشا ہوں کومتبد حکومتوں کوختم مند کردیا جائے اور اُن کی جگہ معاشی مساوات، انسان دوتی اور خدا پرتی پرمبنی صحت مند

نظام قائم کیا جائے'' '' بیغم بڑے اللا کو خدائے پاک نے مبعوث فرمایا اور انھیں یہ بشارت دی کہ کسریٰ اور قیصر کا اقتدارختم ہوگیا۔ جس کی بیصورت ہوگی کہ پہلے بینمبرایا اللہ کے ذریعہ عرب میں انقلاب بیا ہوگا اور پھر آپ کی تربیت یافتہ جماعت مہاجرین وانصار کے ذریعے ان دونوں عکومتوں کوختم کر کے ایک عالمی انقلاب برپا ہوگا۔'[حجة اللّه البالغة ، باباقامة الارتفاقات، ص٥٠ اطبع منیریه معر]

### مقصد مزول قرآن

شاہ صاحب نے مذکورہ بالا انقلاب کونزولِ قرآن کا مقصد قرار دینے کے بعد معاثل ناانصافی اور عدم مساوات کی برائیوں کو بھی کھول کر بیان کیا ہے۔فرماتے ہیں کہ:

''جس سوسائٹی میں اقتصادی توازن نہ ہواس میں طرح طرح روگ بیدا ہوجاتے ہیں، نہ وہاں عدل وانصاف قائم ہوسکتا ہے اور نہ مذہب اپنااچھااٹر ڈال سکتا ہے۔ شاہ صاحب یہ بھی مانتے ہیں کہ جس طرح رسول اللہ اللہ کے زمانے میں قیصرو کسرئی نے متدن وُنیا کو مصیبت میں مبتلا کررکھا تھا اور مشیت الہی نے اس فاسد نظام کوختم کرنا حیا تھا اس طرح ان کے زمانے میں معاشرہ بھی ان اجتماعی بیاریوں سے کھو کھلا ہو چکا حیا ہتا تھا۔' [شماہ ولی اللہ کی سیاسی قصریك ہولانا اُساذ عیب بداللہ سندھی، میں ۱۰ کا کی گری ان اور کے سیاسی قصریك ہولانا اُساذ عیبیداللہ سندھی، میں ۱۰ کا کی گری لا ہور]

شاہ صاحب کے انقلابی بروگرام کا اہم اُصول

شاہ صاحب کے اصلاحی اور انقلابی پروگرام کا اہم اُصول اقتصادیات میں توازن اور معاشیات میں مساوات کو واضح کرنا تھا۔ شاہ صاحب کے نزدیک انسانوں کی اجها می زندگا کے لیے اقتصادی تو انسانوں کی اجها می زندگا کے لیے اقتصادی تو انسانی جماعت کو ایک ایسے اقتصادی نظام کی ضرورت ہے جو اس کی ضروریات زندگی کا کفیل ہو۔ جب لوگوں کو اپنی معاشی ضرورتوں کے فراغت نصیب ہوتی ہے تو پھر وہ اپنے خالی وت میں جو ان کے پاس کب معاش کے بعد ہو کہ ہتا ہے۔ زندگی کے ان شعبوں کی ترقی اور تہذیب کی طرف متوجہ ہو گئے ہیں جو انسانیت کا اصل جو ہر ہیں لیکن اگر ان کی اقتصادی ضروریات بھی فراہم نہ ہوں اور اُن کی وجہ انسانیت کا اصل جو ہر ہیں لیکن اگر ان کی اقتصادی ضروریات بھی فراہم نہ ہوں اور اُن کی وجہ انسانیت کا اصل جو ہر ہیں لیکن اگر ان کی اقتصادی ضروریات بھی فراہم نہ ہوں اور اُن کی وجہ

ے انسان کی جدو جہداس کی حیوانی ضرورتوں تک محدود ہوجائے تو انسانیت کے اعلیٰ مقامات کا سے ہوش رہے گا۔ اقتصادی نظام کے درست اور متوازن ہونے کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ حیاتِ دنیاوی میں انسانیت کے اجتماعی اخلاق تھیل پذیر ہوتے ہیں، چنانچہ حضرت شاہ حجہ الله البالغة میں ایک جگہ تحریر فرماتے ہیں:

"انانیت کے اجماعی اخلاق اس وقت برباد ہوجاتے ہیں جب کسی جرسے ان کو اقتصادی تنگی پرمجبور کردیا جائے ،اس وقت وہ گدھوں اور بیلوں کی طرح روٹی کمانے کے لیے کام کریں گے۔ جب انسانیت پرالی مصیبت نازل ہوتی ہے تو خدا تعالی انسانیت کواس سے نجات دلانے کے لیے کوئی راستہ ضرورالہام فرما تا ہے، یعنی ضروری ہے کہ قدرت الہیا انقلاب کے سامان بیدا کر کے قوم کے سرسے ناجائز حکومت کا بوجھ اتارہ ہے۔"

#### ساس اورساجی قوت کامدار فلسفه پر

سیای قوت اجتماعی قوت سے پیدا ہوتی ہے اور معاشرتی طاقت کا مدار کسی نہ کسی فلسفہ بر ہوتا ہے، جس معاشرہ کا فلسفہ اعلیٰ ہوگا اس کی ذہنی قو تیں اس اعلیٰ فلسفہ کی بدولت بھی نہ بھی درجہ کمال تک پہنچ جائیں گی اور اس کی معاشرتی اور اقتصادی حالت بھی اچھی ہوگی، کیونکہ ذہنی قوتوں کا اثر معاشرت اور اقتصاد پر پڑتا ہے، اگر ساجی حالت (جو کہ ذہنی قوتوں کی پیدا وار ہے) اچھی ہوگی تو اس سے جو سیاسی قوت پیدا ہوگی وہ بھی اچھی کہلائے گی۔

مساويا نتقسيم دولت اورشاه ولى التدكا فلسفه

یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ عصر حاضر میں ہر معاشی نظام کی بنیاد کی نہ کی فلسفہ پررکھی گئی ہے تہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ عصر حاضر میں ہر معاشی نظام کی زور ہے کیا شاہ و کی اللہ صاحب اپنی تالیفات میں جو عادلانہ شیم مال و دولت اور مساویا نہ نظام پر زور دیتے ہیں اس نظام کے لیے کوئی فلسفہ بھی بیش کرتے ہیں یانہیں؟ اس کا جواب سے ہے کہ بے شک دیتے ہیں اس نظام کے لیے کوئی فلسفہ بھی بیش کرتے ہیں یانہیں؟ اس کا جواب سے ہے کہ بے شک تاہ صاحب نے ایک جامع فلسفہ بھی بیش کیا ہے لیکن سے فلسفہ کارل مارکس کے فلسفہ کی طرح اختر اعی منہیں ہے، شاہ صاحب نے فلسفہ کی بنیا دینہ ہے۔ اسلام کی حکمت اور اس کی رُوح پر ہے۔

شاہ صاحب کے نزدیک سب سے پہلے انسان کے لیے معاشی خوشحالی کا ہونا ضروری ہے۔ جب انسان کو زہنی سکون ملتا ہے تو اس کے بعد وہ مذہب اور اخلاق کا متلاثی ہوتا ہے جم کی حقیقی علت سے ہے کہ جب تک انسان انسان نیت کے اس او لین مرتبہ یا درجہ کو طفہیں کرتا اس وقت تک وہ دوسر سے حیوانات سے متاز ہو کر انسانیت کے مقام کو بہنچ نہیں سکتا ہے ، شریعت اور اخلاق کی ذمہ داری انسانوں پر ہوتی ہے حیوانوں پر نہیں ہوتی ۔

### شاه صاحب اور کارل مارکس کے نظریہ میں بنیا دی فرق

اس سے یہ نتیج نہیں نکالنا چاہیے کہ یہ کارل مارکس کے مادی فلسفہ سے مشابہت رکھا ہے کارل مارکس بھی اخلاقی اُصول اور مذہبی احکام کومعاشی ضرور یات کے تابع قرار دیتا ہے اور کہتا ہے کہ اخلاقی اُصولوں اور معاشی تقاضوں میں باہمی مکراؤ ہوتا ہے تو اخلاق ومذہب کو اِنی شکست مان کرمعاشیات کا غلبہ ماننا پڑتا ہے۔

اصل حقیقت ہے کہ معاشیات کے متعلق شاہ صاحب کے بتائے ہوئے اُصولوں کا بنیا وقر آن کریم کی حکیمانہ تعلیم اوراس کی عملی شکل پیغیبرعلیہ السلام کی سنت پر ہے۔اس لیے فلفہ ولا اللہی میں معاشی ضروریات اور مذہب واخلاق کے متصادم ہونے کا سوال ہی پیدائیس ہوتا۔ شاہ صاحب نے اسلام کی تعبیر دولفظوں اقتر اب اور ارتفاق سے فرمائی ہے، خدا پرتی اور انسان دوتی کو صحیح تعبیر مال ودولت کی مساویا نہ تقسیم ہے تا کہ بینہ ہو انسان دوئی کی محیح تعبیر مال ودولت کی مساویا نہ تقسیم ہے تا کہ بینہ ہو کے معاشرہ میں ایک تو عظیم سرمایہ دار بن جائے اور دوسرے کو کھانے کے لیے روٹی اور اوڑ ھے کے لیے کیڑ ابھی میسر نہ ہو۔

#### فاشستى نظام

فاشستی نظام میں سارا زور فرد کی انفرادیت، صلاحیت اور ملکیت پر دیا جاتا ہے، اس سے اجتماعی اور تدنی زندگی میں معاشی فلاح اور خوشحالی کا ہونا ناممکن نہیں تو دشوار ضرور ہے۔ پہل وجہ ہے کہ شاہ صاحب فرد کے مقابلہ میں اجتماعیت پرزور دیتے ہیں۔ شاہ صاحب کے فلے میں جله كائنات فى الحقيقت ايك وحدت ہے جس كانام ان كے فلسفه ميں ' شخص اكبر' ہے۔ شخص اكبر

جسمانی عالم کو جو کتنا ہی طویل وعریض ہوا سے ایک ہی جسم ماننا چاہیے بیرسارا جسم خود

ایک متقل چیز ہے اور اس کے اندر مختلف جسم ایسے ہیں جیسے سمندر میں موجیں ۔اس سار بے

جسم میں طبعی تقاضا کرنے والی ایک خاص قوت ہے جو تمام اجزا کو ان کی اپنی اپنی مناسب
شکلوں میں تبدیل کرتی رہتی ہے ، اس بڑے جسم کومع اس کی تمام قو توں کے'' شخص اکبر' کہنا

عاہیے۔

طبيعت الكل

جسم کا ایک حصہ وہ ہے جو ایک وقت میں عناصر کی شکل رکھتا تھا بھراس نے جڑی ہوئی وغیرہ نبات کی شکل اختیار کر لی ،غرض اس جسم کے مختلف اجزا جو مختلف شکلیں بدلتے رہتے ہیں ،ان سب کی مرکزی قوت اس بڑے جسم کے اندر محفوظ ہے ،یہ مرکزی قوت شاہ صاحب کے فلسفہ میں ' طبیعت الکل''کہلاتی ہے۔

نفس الكل

جیسے ہرایک انسان میں رُوح ہے جواس کے علم اور اِراد ہے کی مالک ہے، اسی طرح اس بڑے جم شخص اکبر کی ایک رُوح ہے جونفس الکل (رُوح اعظم) سے موسوم ہے۔ [تفصیل کے لیے دیکھیں سیطعات کتاب کے ابتدائی تین سطعے ، تالیف شاہ ولی اللہ، شاہ ولی اللہ اکیڈی ، حیر رہ باو] بیگل اور رُوح عالم

ہیگل کے فلسفہ کا مدار پر کاراضداد پر ہے۔ دُنیا میں اب تک جتنی ترقی ہوئی ہے ہیگل نے اس کا حقیقی سبب اضداد کے پیکار اور باہمی مناقشت کو قرار دیا ہے مثلاً مختلف خیالات اور تصورات کی باہمی آویزش اور تصادم اضداد سے ایک تیسراتصوریا خیال وقوع پذیر ہوتا ہے۔

ہیگل نے اس باہمی نزاع اور جدلی کمل کاحقیقی محرک یامنیع ایک مخفی قوت کوقرار دیا ہے جس کواس نے رُوح یا رُوح مطلق کا نام دیا ہے۔

ہیگل کے فلے میں رُوح مطلق اپنی تھیل کے لیے اس نزاعی اور جدلی نظام کا تقاضا کرتی ہے کیونکہ اس جدلی ممل اور تھینچ تان ہے جو نیا تصور وجود میں آتا ہے وہ پہلے تصور ہے رہتی ہے کیونکہ اس جدلی ممل اور تھینچ تان ہے جو نیا تصور وجود میں آتا ہے وہ پہلے تصور ہے رہتی کا بیسلسلہ اس وقت تک آگے بڑھتا رہے گا، جب تک کہ رُوح مطلق ترتی اور کمال کی اعلیٰ منزل پرنہ پہنچ جائے ۔اس دُنیا یا عالم اجمام میں جو پھے ہوتا رہتا ہے وہ رُوح مطلق کے تقاضا کا نتیجہ ہے اور اس کے مقتضا کا ایک عکس ہے۔انبان ایخ آپ کو بظاہر تو آزاد اور مختا ہے لیکن اصل میں بیر رُوح مطلق کا ایک مظہر ہے جس کی میں رُوح مطلق کے تقاضا کا ظہور کا مل طور پر ہوگا اسے رُوح سے بھی قوی رابطہ ہوگا اور وہ کا ل طور پر رُوح مطلق کی جگی کہلائے گا۔

شاه صاحب ك فلسفه ميس ذات بحت يا ذات بارى اتنى كامل اور محيط ب كها ب مزيد كمال ك حصول كى كوئى احتياج نهيس اوريه ايك اليي " حقيقت قصوى" ب جس كا دوسر عمّا م حقائق مقابله نهيس كرسكة - ["الدحقائق كلها ترجع الى حقيقية واحدة متكون شرحاً لها وتفصيلاً لاجمالها الوحدة الحقة (الحقيقة القصوى) كلمة لا تزاحم الكلمات ..... النج" (البدود الباذغة تاليف شاه ولى الله من اله المجلس علمي و الجيل على و الجيل )

اس کحاظ سے رُوح مطلق شخص اکبر کی رُوح کا نام ہوگا البتہ ذات باری کے اندر جتنے کمالات ہیں ان کوایک بسیط وحدت تصور نہ کیا جائے بلکہ تمام مختلف چیزیں اپنی اختلافی شان کو پورے طور پر محفوظ رکھتے ہوئے کمالات ذاتیہ میں داخل ہیں ، ان میں سے ہر چیز کوفلفہ میں اسم الہی کہا جاتا ہے ، مرکزی جن کے مجموعہ کو ''اساء کو نیہ کا ایک مرکزی اسم بھی ہے۔

اصل میں فلسفہ نام ہے ذہنی تبدیلی کا جب تک ذہن کو ایک طرف نہ لگایا جائے تو معاشرتی تبدیلی ہیں ہوسکتی۔فلسفہ کا حاصل ہے ہے کے عقل کے سامنے ایک چیز بطور مرکزی تقور ے پیش کی جائے اور باقی سب چیزیں اس کے ساتھ وابستہ کردی جائیں۔قرآن مجیدنے اس مرزی نقطہ کو ہرجگہ بیان فر مایا ہے اور سورہ اخلاص میں اس وحدت مرکزیہ کی جن صفات کا ذکر کیا گیا ہے وہ'' اُحد'' یعنی ایک ہے جس کا کوئی شریک نہیں اور دوسری صفت'' صمد'' ہے صمداسے کہتے ہیں جس کی تمام چیزیں محتاج ہوں اور وہ کسی کامحتاج نہ ہو۔

یونانی فلفہ میں حقیقت قصوی یا ذات باری کے لیے جولفظ استعال کیا گیا ہے اس کا عربی ترجہ ''واجب الوجود' ہے یعنی جس کی ہستی دوسرے کی مختاج نہ ہو بلکہ وہ ازخود موجود ہو، اس طرح فاری میں'' خدا' 'یعنی خود آمدہ۔ اُستاذ علامہ عبیداللہ سندھی کی رائے میں اسی معنی کوادا کرنے کے لیے قرآن مجید میں''صر'' کا لفظ استعال کیا گیا ہے۔ فلسفیا نہ طور پر اس کا ترجمہ واجب الوجود ہے۔ [المقام المحمود امالی الا ستاذ علامہ عبیداللہ سندھی تفسیر پارہ عم ۔ طبع حیدر آباد صندھی ۔

شاہ صاحب کی نظر میں معاشرتی واقتصادی ترقی اور طاقت عقلی فلسفہ کی پیدا وار ہوتی ہے اور اسلام جیسے بین الاقوامی دین کا فلسفہ جملہ دُنیا کی عقلیت پرغالب ہے۔ اس فلسفہ کی روسے اسلام اور انسانیت لازم وملزوم ہیں جس کا لازمی نتیجہ یہ نکلے گا کہ جس وقت تک انسانی نوع یہاں باقی رہے گی انسانیت کی ترقی سے داری تعالی اور اس کی صفات ذاتیہ کے کمال پر اثر نہیں پڑتا۔

#### ذاتى ملكيت

سرمایہ دارانہ نظام کی نفرت وجمایت نہ صرف مالی سرمایہ داروں کی طرف سے ہوتی رہتی ہے بلکہ سرمایہ داروں کی ایک اورقتم لیعنی علمی سرمایہ داروں کی طرف سے بھی ہوتی ہے۔ان کا یہ کام ہوتا ہے کہ مالی سرمایہ داروں کی حیا سوز حرکات اور ار تکاز دولت کے جواز میں شریعت کی آئر لیتے ہیں حالانکہ شریعت مطہرہ کی رُوح نظام سرمایہ داری کے ہی خلاف ہے۔قرآن مقدس کی ارسے تو فرد ہویا مجتمع وُنیا کی سمی چیز کا ذاتی ما لک نہیں ہے۔ ہر چیز کا اصل ما لک صرف باری تعالیٰ ہے جس نیابت کے فرائض انجام دے رہا

ہاوراس میں ہر چیز معاشرہ کی ملکیت میں داخل ہے، چنانچیسورہ بقرہ کی اس آیت ' کھوَ الَّذِی خَلَقَ لَکُمُ مَّا فِی الْاَرُضِ جَمِینًا ''کی تفسیر کرتے ہوئے سلسلہ ولی اللہی کی مشہور ملکی شخصیت شخ الہند مولا نامجمود الحن ارشاد فرماتے ہیں:

جمله اشياءِ عالم بدليل فرمان واجب الا ذعان 'خَلَقَ لَكُمُ مَّافِي الْأَرْضِ جَمِيعًا'' تمام بن آ دم کی ملک معلوم ہوتی ہیں۔ یعنی غرض خداوندی تمام اشیا کی پیدائش سے دفع حوائج (حاجات) جمله ناس (انسان) ہے اور کوئی شئی فی حدذ انتہ (بذات خود) کسی کی مملوک خاص نہیں، بلکہ ہرشئی اصل خلقت میں جملہ ناس (انسان) میں مشترک ہے اورمِن وجهسب كى مملوك ہے۔ ہاں بوجه رفع نزاع وحصول انتفاع قبضه كوعلت ملك مقرر کیا گیااور جب تلک سی شکی برایک شخص کا قبضه تامه مستقله باقی ہے اس وقت تک کوئی اوراس میں دست درازی نہیں کرسکتا۔ ہاں خود مالک وقابض کو چاہیے کہ اپنی حاجت سے زائد پر قبضہ نہ رکھے بلکہ اس کو اوروں کے حوالہ کردے۔ کیونکہ باعتبار اصل اوروں کے حقوق اس کے ساتھ متعلق ہورہے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ مالِ کثیر حاجت سے بالکل زائد جمع رکھنا بہتر نہ ہوا گوز کو ہ بھی ادا کردی جائے۔اورانبیا وصلحا اس سے بغایت مجتنب رہے، چنانچہ احادیث سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے بلکہ بعض صحابہ وتا بعین وغیرہ نے حاجت سے زائدر کھنے کوحرام ہی فرمادیا، بہر کیف غیر مناسب وخلاف اولی ہونے میں تو کسی کو کلام ہی نہیں۔اس کی وجہ یہی ہے کہ زائد علی الحاجہ (ضرورت سے زیادہ سرمایہ) سے اس کی تو کوئی غرض متعلق نہیں اور اوروں کی مِلک مِنُ وجه (ایک لحاظے) اس میں موجود، تو گویا شخص ند کورمن وجه (ایک لحاظے) مالِ غیر میں قابض ومتصرف ہے اور اس کا حال بعینہ مال غنیمت کا ساتصور کرنا جا ہے ، وہا<sup>ں</sup> بھی قبل تقسیم یہی قصہ ہے کہ مالِ غنیمت تمام مجاہدین کامملوک سمجھا جاتا ہے مگر بعجہ ضرورت وحصولِ انتفاع "بقدر حاجت مركوكي مال مذكور معمنتفع موسكتا ب- بال طاجت سے زائد جور کھنا جا ہے اس کا حال آپ کومعلوم ہے کہ کیا ہونا جا ہے (معنی خائن شار موگا)\_[ايضاح الادلة من:٢٧٨]

مولا نامحرقاسم نانوتوی نے بھی اپنی معرکة الآرا تالیف آبِ حیات میں جملہ اموال کومبا<sup>ح</sup>

الاصل قرار دیا ہے اور بوجہ قبض واستیلا یا غلبہ مملوک کہلاتے ہیں ہر چیز اپنی ذات میں اللہ کی مِلک اللہ کی مِلک ہے۔ بیجے وشراء، اِ جارہ، ہبداور میراث وغیرہ اسبابِ حصول قبض ہیں اسباب مِلک بالذات نہیں۔ مطبوع بجنبائی میں کے ا

مصر کے مشہور محقق عالم مفتی محمد عبدہ اسی آیت کے تحت فر ماتے ہیں:

" يجمله "خلق لَكُمُ مَّافِيُ الْأَرُضِ جَمِيعًا "جَمِعٍ فقها كاس معروف ومشهور قاعده پردلیل ہے كه گلوق اشیا میں اصل اباحت ہے اوراس سے مرادتمام اشیا سے کھانے ، پینے ، اوڑ ھے ، دوا دارو ، سوارى اور زینت كاكام لیا جاسكتا ہے ، گلوق كواپى دیندارى دکھانے كے لیے كى الی شک كورام كہنے كاحق نہیں ہے۔ جے اللہ تعالی نے اپنی بندوں کے لیے مباح قرار دیا ہے۔ حلت وحرمت كاتمام تر مدار خداكى طرف سے وى بندوں كے ليے مباح قرار دیا ہے۔ حلت وحرمت كاتمام تر مدار خداكى طرف سے وى اوراجازت پر ہے۔ " [ان هذه الجملة هي نص الدليل القطعي على الاقاعدة الراجة والمراد بالا السمعرفة عند الفقهاء أن الاصل في الاشياء المخلوقة الاباحة والمراد بالا باحة الانتفاع بها اكلاً وشرباً ولباساً وتداویاً وركویاً وزینة النے ، تفیر المنار جلد: امن ۲۲۰ منع دار المنار ۱۳۵۳ه م

"غیب"اور" صلوة" عموم برمحمول ہےتو یہاں بھی انفاق سے عام معنی مراد ہوں گے-[احکام القرآن، تاليف حافظ الوبكرابن العربي، ج: ا،ص ١١٠٠]

حافظ ابن العربی مالکی نے محققین کے اس قاعدہ پر کہ ہرشک میں اصل اِباحت (مباح ہونا) ہے بیاعتراض کیا ہے کہ'اگراس قاعدہ کو مان لیا جائے تو اس سے رشتہ داروں اور قرین اعزہ کا باہمی نزاع پیدا ہوگا، صلہ رحمی منقطع ہوجائے گی اور باہمی جنگ وجدال شروع ہوجائے گا۔'اس کے جواب میں اتنا کافی ہے کہ بیززاع اور جنگ وجدال تو تب ہو جب قبض،استیا اورغلبہ کو ملک ظاہری کا سبب قرار نہ دیا جائے یا اس کو سارے معاشرے کی ملکیت قرار نہ دیا

## ضرورت سے زائد مال نہر کھا جائے

مشہور محدث ابن حزم ظاہری اندلی نے اس سلسلہ میں اپنی مشہور عالم تالیف المصلی میں جوروایات نقل کی ہیں وہ مولا ناشخ الہندمحمود الحن کی مذکورہ تحقیق کی کھل کر تائید کرتی ہیں کہ ضرورت سےزائد مال مختاجوں میں تقسیم کیا جائے۔

"عن ابى سعيد الخدري رضى الله عنه ان رسول الله عَلَيْ قال: من كا معهُ فضلُ ظهرِ فليعد به على من لاظهر له ومن كان له فضل من زاد فليعد به على من لازاد له، قال: فذكر من اصناف المال ماذكر، حتى رأينا انه لاحق لاحد منافي فصل. " [محلى لابن حزم، ج٢، ص ١٥٨،١٥٨]

حاجت سے زائد سواری ہوتو اسے چاہیے کہ وہ کسی ایسے شخف کو دیے دے جس کے پاس سواری نہ ہو۔ اور جس کے پاس کھانے پینے کا سامان حاجت ہے زائد ہوتو اے چاہیے کہ زائداز ضرورت سامان حاجت مند کودیدے۔''ابوسعید خدریؓ کہتے ہیں کہ کہ نی ایک ای طرح مال کے مختلف انواع کا ذکر فر ماتے رہے حتی کہ ہم نے یہ مجھا کہ ہم میں ہے کسی کو بھی ۔ ینے زائد مال پر کسی قتم کا کوئی حق نہیں ہے۔

"قال عمربن الخطاب رضى الله عنه لواستقبلت من امرى ما استدبرت لاحذتُ

فضول اموال الاغنياء فقسمتها على فقراء المهاجرين وصح عن ابي عبيدة بن الحراح وثلث مائة من الصحابة رضى الله عنهم الزادهم فني فامرهم البوعبيدة فجمعوا اوزارهم في مرودين وجعل يقوتهم ايّاها على السواء-"

و به معلوا او زادهم فی مرودین و باس پیز کا مجھے اب اندازه ہوا ہے اگراس کا پہلے دور سے علم ہوتا تو میں مالداروں کی زائد از ضرورت دولت اور مال کے رفقراءِ مہاجرین سے علم ہوتا تو میں مالداروں کی زائد از ضرورت دولت اور مال کے رفقراءِ مہاجرین میں بانٹ دیتا ۔ حضرت ابوعبیدہ اور تین سوصحا بہرضی اللہ عنہم سے بیروایت صحت کو پہنچی ہے کہ ان کے کھانے پینے کا سامان ختم ہور ہا تھا، حضرت ابوعبیدہ نے نے کم دیا کہ جس جس کے پاس جتنا موجود ہواس کو حاضر کر رہے پھر سب نے اپنے اپنے سامان کو دو تو شہر دانوں میں جمح کیا۔ اور حضرت ابوعبیدہ اس سب کو سب میں برابر تقسیم کرتے تھے۔ "عن محمد بن علی انہ سمع علی بن ابی طالب یقول: ان الله تعالیٰ فرض علی الاغنیاء فی اقواته م بقدر مایکفی فقراء هم فان جاعوا او عزوا و جہدوا فیمنع الاغنیاء وحق علی الله تعالیٰ ان یحاسبہ میوم القیامة و یعذبہ م علیه۔"

'' محر بن علی سے روایت ہے کہ اُنھوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کوفر ماتے ہوئے سنا
کہ اللہ تعالیٰ نے مالداروں کے اموال پران کے نقراکی حاجت کو بقدر کفایت پورا کرنا
فرض قرار دیا ہے۔ پس اگروہ بھو کے ، نگے یا معاشی تکلیف میں مبتلا ہوں گے اس لیے
کہ مالدارا پناحق ادانہیں کرتے تو اللہ تعالیٰ کو اس بات کاحق ہے کہ ان سے قیامت
کے دن حیاب لے اور اس پر اُنھیں عذا بدے۔

اس مسئلہ میں ہم قارئین کی توجہ فقہ خفی ہے ایے عظیم محقق ججۃ الاسلام ابو براحمہ بن علی الرزی الجصاص (وفات مسمور) کی تالیف شہیر احک م القد آن کی طرف مبذول کراتے ہیں۔ امام موصوف نے اس کتاب میں ایک عنوان قائم کیا۔''باب هل ف السمال حق واجب سوی الزکوٰۃ ؟'(یعنی مال میں زکوٰۃ کے علاوہ کوئی دوسرا بھی حق واجب ہے؟) اس باب کے تحت چند آیات قرآنے واحادیث نبویہ کے ذکر کے بعد''وَاتَی الْمَالَ عَلیٰ مُنِهُ ذَوِیُ الْفُرُہیٰ'' کے تحت صاحب موصوف رقم طراز ہیں:

اس آیت میں صدقہ واجب اور صدقہ نفل دونوں کا اجتماع ہے اورنفس آیت بس کوئی

ایی دلیل موجود نہیں جس سے معلوم ہوکہ اس سے مرادصد قہ واجب ہے، اس آیت میں تو صرف ترغیب اور اس پر تو اب کے وعدہ کا ذکر ہے۔ کیونکہ آیت میں پر کا لفظ ہور یہ فرض اور نفل دونوں کو شامل ہے۔ اتنا ضرور ہے کہ آیت کے سباق اور تلاوت کے اس سے ذکو ہ تو مراز نہیں ہوسکتی کیونکہ ' وَ اَفَامَ الصَّلوٰ اَسَ سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ اس سے ذکو ہ تو مراز نہیں ہوسکتی کیونکہ ' وَ اَفَامَ الصَّلوٰ اَسَّلوٰ اللَّهِ کُونکہ ' وَ اَفَالِ برعطف کیا گیا ہے۔ عطف کرنے سے معلوم ہوا کہ اس سے بہلے جس صدقہ کا بیان ہے اس سے مراد ومطلب ذکو ہ نہیں ہے تو پھر اس سے زکو ہ کے سواد وسرے حقوق واجبہ مراد ہوسکتے ہیں جسے صلہ رحی، جب کوئی دشتہ دار شد یہ تکلیف میں مبتلا ہو، یا بھو کے انسان جن کو بھوک نے ستایا ہوان کو اتنادینا ضرور ک

شریک ابوحمزہ سے اور وہ عامر سے ، عامر فاطمہ بنت قیس سے اور وہ نبی الیہ سے اور وہ نبی الیہ سے اور وہ نبی الیہ الیہ مال میں زکو ہ کے سوابھی حق ہے اور پھر اس آیت کو پڑھا '' کیس البِرَّ اَن تُولُّوا وُ جُوهَکُم قِبَلَ الْمَشُوقِ وَالْمَغُوبِ وَلٰکِنَّ الْبِرَّ ……الح'' اس کے بعد امام ابو بکر جصاص رازی حفی نے زکو ہ کے سواحقوق واجبہ کی چند مثالیں وے کر حضرت علی کرم اللہ وجہ سے مروی اس حدیث کا بھی جواب دیا ہے جس میں زکو ہ کو جملہ صدقات کا نائ بتا ما گیا ہے۔

حقیقت بیہ کہاس آیت 'واتئی السمال علی مجید ذوی الفُر ہی الخ ''کواگر غور سے پڑھاجائے تو اس ہے ہمیں تعلیم ملتی ہے کہ اجتماعیت یا معاشرہ کو اعتدال پرقائم رہنا چاہیے۔ اور بیت ہی ہوسکتا ہے جب مذکورہ آیت پڑمل ہو۔ صالح اور متوسط معاشرہ میں اجتماعیت مال ودولت کوایک جگہ میں جمع ہونے نہیں دیتی بلکہ اس کا بیکام ہوتا ہے کہ قوم کے افراد کوان کی ضرورتوں اور حاجتوں سے غنی اور بے پرواہ بنادے۔ تدن کے بقا اور طویل مدت تک اس کے چلنے اور زندہ رہنے کا بہی طریقہ ہے۔ اس آیت میں جس معتدل اور متوسط معاشرہ کا ذکر ہے۔ ایس ایس کے چلنے اور زندہ رہنے کا بہی طریقہ ہوئے بھی اس کوا ہے رشتہ داروں میں بانے دیتا ہے۔ ایس ایس معتدل اور متوسط معاشرہ کا خیا ہے۔ ایس ایس معتدل اور متوسط معاشرہ کا خیا ہے۔ ایس ایس کے جانب ایس معتدل اور متوسط معاشرہ کا خیا ہے۔ ایس ایس معتدل اور متوسط معاشرہ کا دیتا ہے۔ ایس ایس معتدل اور متوسط معاشرہ کا دیتا ہے۔ ایس ایس معتدل اور متوسط معاشرہ کا دیتا ہے۔ ایس ایس معتدل اور متوسط معاشرہ کا دیتا ہے۔ ایس ایس معتدل دور ویس بانے دیتا ہے۔

## اوراُن میں ہے کی ایک فروکو بھی محتاج نہیں چھوڑتا۔

ضروري تنبيه

قرابت داروں پر مال کی تقسیم کی دوصور تیں ہیں: اوّل بیر کہاس میں حکمت اور عقل مندی ملحوظ رہے۔ جس کی بیصورت ہے کہا ہے جملہ اقارب کود کھنا جا ہے اور اُنھیں ان کی استعداد اور لیاقت کے مطابق کسی کا روبار میں لگا دینا جا ہے۔ اگر ان میں سے کوئی سر مایہ کی قلت کی وجہ ہے کوئی کام نہیں کرسکتا تو ضرورت کے موافق اس کی مالی امداد کی جائے تا کہ وہ اپنی روزی کرنے کمانے کے قابل ہوجائے۔ حکمت کے اُصول پر قرابت داروں میں صحیح انفاق اور خرج کرنے کی یہی صورت ہے۔

دوسری صورت میہ ہے کہ ان کو کسی کاروبار میں نہ لگائے اور اُن کی ضروریات زندگی کا کفیل ہوجائے۔ میراس کے اور اس کے اقربا اور اعز ہ کے حق میں خطرناک اور مہلک طریقہ

قرابت داروں پرخرچ کرنے کے ذکر کے بعد مذکورہ آیت میں سے تھم ہے کہ قوم کے بتاگا اور مساکین پر حکمت کے انسول کے مطابق خرچ کیا جائے۔ اس حکمت کی پنجمبرعلیہ السلام نے اس طرح تعلیم فرمائی ہے کہ ایک شخص نے آپ اللی سے کسی چیز کا سوال کیا۔ آپ اللی نے اس طرح تعلیم فرمائی ہے کہ ایک شخص نے آپ اللی جو مختصر قم تھی اس سے اوزار آپ اللی خوت کرنے سے منع فرمایا اور اس کے پاس جو مختصر قم تھی اس سے اوزار خرید نے اور لکڑی کا من کر فروخت کرنے کا تھم دیا۔ وہ شخص آپ اللی کے اس تھم کی تعمیل کے نتیجہ میں خود فیل ہوگیا۔

تیسرے درجے میں غیرقوم کے حاجت مند آزادا فراد ہیں جیسے مسافریا کسی ضروری چیز کا مائل، پھر غلاموں کو آزاد کرنے میں خرچ کیا جائے، یہاں تک کہاس انفاق میں کسی مسلمان کی خصیص نہیں ہے۔ مشرک اور ذمی کفار پر بھی شریعت نے خرچ کرنے کا تھم صادر فر مایا ہے۔ کی تخصیص نہیں ہے۔ مشرک اور ذمی کفار پر بھی شریعت نے خرچ کرنے کا تھم ضادر فر مایا ہے امام ابو بحر جصاص رازی حفی نے 'لیس عَلَیْكَ هُدهُم'' کے تحت مذکور تحقیق کا بھی ذکر فر مایا

ہے:''الغرض مال اور دولت کو ایک جگہ جمع نہ کیا جائے بلکہ اپنی ضروری حاجت سے زائد مال کو ضرور تمند اندوں کے سلسلہ میں دستورالعمل ضرور تمند انسانوں برخرج کرنا جا ہے، جب کسی قوم کا مال اور دولت کے سلسلہ میں دستورالعمل مذکورہ تصریحات کے مطابق ہوگا تو وہ تباہی اور انقلاب سے نیچ جائے گ۔''

اگر کسی معاشرہ کے چند افراد مال ودولت اور سرمایہ جمع کرنے پر جاگے اور حاجت مندوں کے معاملہ میں بخل سے کام لیا تو بیہ معاشرہ ایک نہ ایک دن ہلا کت اور ہربادی کے ایے گڑھے میں جاگرے گا جس سے اس کی نجات مشکل ہوگی۔

خلاصہ بیہ کہ صالح اجماعیت اور متواز ن معاشرہ میں سر مایہ داری کو بھی برداشت نہیں کیا جاتا، ایسے معاشرہ کے لیے کوآپریٹو سوسائٹی کی طرح مضاربت کے اُصول اشرا کیت ضرور ک ہے اور مضاربت اس وقت ہو گئی ہے جب رِبا کو قطعی طور پر حرام قر اردیا جائے ۔ اور لوگوں کو ہر قتم کے رِبا اور سودی معاملات اور مال و دولت کے اکتناز سے روک دیا جائے کیونکہ اکتناز واحتی کارسے سر مایہ داری نظام کو مددملتی ہے اور سر مایہ داری نظام اسلام کی رُوح کے خلاف ہے۔ واحتی کار سے سر مایہ داری نظام اسلام کی رُوح کے خلاف ہے۔ اسلام اکتناز کی کسی بھی صورت کو برداشت نہیں کرتا کہ مال و دولت تقسیم ہونے کی بجائے سمٹ مرکسی مخصوص طبقے میں بند ہوجائے۔ اور اس طرح عوام مفلوک الحال ہوجا کیں اس ضمن میں سورہ تو بہ کی یہ نے سے سورہ تو بہ کی یہ نے سے دورہ ہود ہے:

"وَالَّذِيْنَ يَكُنِزُوُنَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَايُنُفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرُ هُمُ بِعَذَابِ اَلِيُم ٥ يَّوُمَ يُحُمَّى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُولَى بِهَا جِبَاهُهُمُ وَجُنُونُهُمَ فَتُكُونَى بِهَا جِبَاهُهُمُ وَجُنُوبُهُمُ وَظُهُورُهُمُ هَذَا مَا كَنَزُتُمُ لِاَنْفُسِكُمُ فَذُوقُوا مَاكُنتُمُ تَكُنزُونُ٥٠

''اور جولوگ سونے اور چاندی کوخزانہ بنا کرر کھتے ہیں اور اس کو اللہ کی راہ میں خرچ نہیں کرتے ان کو در دناک عذاب کی خوشخری سناؤ جس دن اس مال پر دوزخ کی آگ دھکائی جانے گی پھراس سے ان کی پیشانیوں، پہلواوراُن کی پیشے کو داغ دیا جائے گا۔ بیروہ ہے جے متم نے اپنے واسطے خزانہ بنا کررکھا تھا۔اور چکھومزاا پنے خزانہ جمع کرنے کا۔''

# مولا نا حفظ الرحمٰن سيو ہاروی انفاق کے متعلق اس قتم کی آیات نقل کرنے کے بعدرقم

رازیں .

(ان آیات کی تفییر میں جمہور کا مسلک ہے ہے کہ جس مال سے زکو ۃ اور دوسرے مالی میں اور کنز سے فرائض ادانہ کیے گئے ہوں تو وہ مال احتکار واکتناز کی فہرست میں شامل اور کنز سے متعلق وعید کا مصداق ہے اور اس فتم کی دولت وثر وت کا نام سرمایہ داری ہے اور ایر حرام اور باطل ہے اور تباہ کرنے کے قابل ہے۔[اسلام کیا اقتصادی نظام ،مولا ناحفظ اور باطل ہے اور تباہ کرنے کے قابل ہے۔[اسلام کیا اقتصادی نظام ،مولا ناحفظ اور باطل ہے اور تباہ کرنے کے قابل ہے۔[اسلام کیا اقتصادی نظام ،مولا ناحفظ اور باطل ہے اور تباہ کی میں میں میں ہے۔

ر بی در بر راید دارانه نظام کی وه خرابیاں جومعاشی عادلانه نظام کوبگاڑتی اور خراب کرتی ہیں اس طرح سر ماید دارانه نظام کی وه خرابیاں جومعاشی عادلانه نظام کوبگاڑتی اور خراب کرتی ہیں ان سب کواسلام میں ناجائز قرار دیا گیا ہیں۔ اس سلسلہ میں حضرت شاہ ولی اللہ کی بید دلیل بڑی ملاہے:

"اعلم الالله تعالىٰ لمّا خلق الخلق و جعل معايشهم في الارض و اباح لهم الانتفاع بما فيها وقعت بينهم المشاحة والمشاحرة فكان حكم الله عند ذلك تحريم ان يزاحم الإنسان صاحبه فيما اختص به لسبق يده اليه اويد مورثه اولوجه من الوجوه المعتبره عندهم الابمبادلة او تراضى معتمد على علم من غير تدليس وركوب غرر-"

الله من غیر مدنیس ور موب سرر۔

"جانا چاہے کہ اللہ تعالیٰ نے جب مخلوق کو پیدا کیا اور زمین میں ان کی معاثی زندگی

کے لیے سب کچھ سامان تیار کیا اور اسے ان سب کے لیے مباح کردیا تو اس سے نع حاصل کرنے میں ، لوگوں کے درمیان مزاحت اور جھڑ اپیدا ہوگیا تب اللہ تعالیٰ نے تکم ویا کہ جب کوئی خص کسی شکی کو اپنے ہاتھ میں کرنے میں یا مورث کے قبضہ کی وجہ سے دیا کہ جب کوئی خص کسی شکی کو اپنے ہاتھ میں کرنے میں یا مورث کے قبضہ ہوجائے اس کی وراثت میں آجائے یا ان کے سوادوس سے معتبر طریقوں سے ان کا قبضہ ہوجائے اس کی وراثت میں کسی دوسر شخص کو اس کی مقبوضہ شکی میں مزاحمت نہیں کرنی چاہیے اتوالی صورت میں کسی دوسر شخص کو اس کی مقبوضہ شکی میں مزاحمت نہیں کرنی چاہی حماملہ توالی صورت کے کہ خرید وفروخت یا معتبر طریقوں سے با جسی رضا مندی سے معاملہ طے ہوجائے کہ دونوں کو اس کا صحیح علم ہواور اس میں دھو کے کو خل نہ ہو۔''
اس کے لئے تے ہیں:

"وايئًا لمّا كان الناس مدنيين بالطبع لاتستقيم معايشهم الا بتعاون بينهم نزل القضاء بايجاب التعاون وان لايخلو احد منهم مماله دخل في التمدّن الا عند حاجة لا يجدمنها بد\_"

''اور نیز جبکہ انسان مدنی الطبع واقع ہوئے ہیں تو ان کی معاشی زندگی باہمی تعاون واشر اک کے بغیر ناممکن ہے اس لیے اللہ تعالیٰ نے تعاون اور باہمی اشتراک کو واجب قرار دیا ہے اور یہ بھی واجب اور ضروری تھہرایا کہ کسی کو بھی ایسی چیز سے الگ ہونے کا حق نہیں ہے جو تدن میں داخل ہو، مگر کسی ایسی مجبوری کے وقت جس سے چھٹکا را ناممکن ہو۔''

لیکن ایک بات یا در کھی جائے کہ شریعت نے جو مال مباح سے فائدہ حاصل کرنے کی اجازت دی ہے اس سے اکتناز واحتکار کی صورت میں ناجائز فائدہ حاصل نہ کیا جائے کیوں کہ اس طرح ایک طرف سر مایہ داری کے لیے راستہ صاف ہوجا تا ہے جو اسلام کی رُوح کے سراسر خلاف ہو اور دوسر کی طرف یہ دوسرے افراد کے لیے تنگی معاش کا سبب اور ذریعہ بن جاتا ہے اور اس سے معاشرہ اور تدن فل میں فساد پیدا ہوتا ہے۔ اس لیے شاہ صاحب نے مال مباح سے فائدہ حاصل کرنے کی پھٹر الطابھی بیان فرمائیں، وہ یہ ہیں:

"ويشترط ذلك ان لايضيق بعضهم على بعض بحيث يفضى الى فساد التمدّن\_"

''اورمباح مال سے فائدہ حاصل کرنے کی بیشرط ہے کہ ایک فرددوسرے فرد کے لیے معاشی کا باعث نہ بن جائے اور اس طرح وہ تدن کو فاسد کردے۔'' آخر میں فرماتے ہیں:

"فان كان استنماء فيها بما ليس له دخل في التعاون كالمسيه اوبما متراض يشبه الاقتضاب كالربا فان المفلس يضطر الى التزام ما لايقدر على ايفاء و وليس رضاء في الحقيقة، فليس من العقود المرضية و لا الاسباب الصالحة وانما هو باطل وصحت باصل الحكمة المدينة\_" [حجة الله البالغة، ابواب ابتغاء الرزق، ٢٦،٥ : ١٥مم الخيرية، ممر]

'ان تمام معاملات میں صحیح تعاون واشتراک عمل ضروری ہے اوراگریہ مالی تق ایسے طریقہ سے کی جائے کہ اس میں تعاون کو بالکل وخل ہی نہ ہو جسیا کہ جوا، یا ایسے طریقے ہے کہ بظاہر تعاون معلوم ہوتا ہولیکن وہ حقیقت میں زبردی کا تعاون ہوتو یہ حقیقی تعاون نہیں ہوتا جسیا کہ ربا کا کاروبار، اس لیے کہ یہ بات بالکل واضح ہے کہ ایک نادارا بی معاشی پریشانیوں کی وجہ سے ایسی ذمہ داریوں کو اپنے ذمہ لینے کے لیے مجبور ہوجا تا ہے جنھیں پورا کرنے کی اپنے میں طاقت نہیں پاتا اور اس کی اس قسم کی رضا مندی نہیں کہلائی جاسمتی ہیں اور نہ ان کو معاشیات کے اسباب صالحہ مندی ہرگز رضا مندی نہیں کہلائی جاسمتی ہیں اور نہ ان کو معاشیات کے اسباب صالحہ کہا جاسکتا ہے، بے شک اس قسم کے معاملات حکمت تدن کی نظر میں باطل اور ظلم ہیں۔

#### ایک شبه اوراس کا جواب

مستشرقین کی طرف سے اسلام پر بیسوال وارد کیا جاتا ہے کہ اسلام اموال سے نفع حاصل کرنے کوحرام قرار دیتا ہے حالانکہ سودیا ربا متاع تجارت میں نفع کی طرح ہے۔ یہ ظاہر ہے کہ جب مال ودولت سے نفع حاصل کرنا حرام ہوگا تو انسانیت اپنی اجتماعیت اوراشترا کیت میں عالی اور بلند تدن کی طرف کس طرح ترقی کرسکے گی؟

اس کاجواب ہے ہے کہ اسلام مال سے انتفاع کی جملہ صورتوں کو حرام قرار نہیں دیتا وہ تو صرف ایک خاص صورت کو حرام قرار دیتا ہے جو ہے کہ نفع اور نقصان مالدار اور مزدور یاعامل میں مشترک نہوں مثلاً مالدار تو نفع کا مالک ہوگا اور نقصان عامل یام دور کو پہنچ تو اس کا نام ربایا سود ہے کم یازیادہ سے دھوتا حرام ہے اس میں حیلہ کی کوئی بھی صورت جائز نہ ہوگی ، کیونکہ سودی کا روبار سرما سے داری کی میٹر دور کو سے مشاکلہ دھوکہ ہے ۔ عرب کے مشرک بنیا دہوتا ہے۔ باقی اس کو مال تجارت سے انتفاع کی طرح سمجھنا ایک دھوکہ ہے۔ عرب کے مشرک بنیا دہوتا ہے۔ اگر باحرام میں میں حیلہ کی مشاکلہ میٹر کے مشرک میں میں حیلہ کی مشاکلہ کے مشاکلہ کے مشاکلہ کو تعلی میں میں جائے ہے۔ اگر باحرام ہیں جائے ہے۔ سے تو تجارت کو بھی حرام کہنا جا ہے۔

ز کوۃ کی بحث

قرآن تحکیم میں نماز اورز کو ق کی ادائیگی کواکثر ساتھ رکھا گیا ہے اوراُن دونوں کا ذکراکٹھا

آتا ہے، یہ دونوں اسلام کے ملی فرائض میں شار ہوتے ہیں۔ شاہ صاحب کے فلسفہ کا رُوسے نماز کے معنی ہیں اسی بجلی باری کی طرف متوجہ ہونا جو کہ مقدس ملائکہ اور ارواح طیبہ کی مجل نماز کے معنی ہیں اسی بجلی باری کی طرف متوجہ ہونا جو کہ مقدس ملائکہ اور ارواح طیبہ کی مجل (حظیرہ القدس) پر بڑتی ہے، زکو ہ ایک خاص قانون کے دو درجے ہیں: پہلا درجہ مکہ میں تھا، قر آن کی اصطلاح میں اس کا مفوے یعنی حاجت سے زائد مال کا انفاق یا خرج کرنا۔ اس میں کسی خاص نصاب اور صے کی تعین نہیں ہے۔ نبی ہوئی جب مکہ میں اقامت پذیر سے تو حکومت اجتماعیہ کو بہت حاصل تھا کہ این مانے مالی کا انفاق میں اجماعی حکومت نے والوں سے زائد از حاجت مال کے انفاق کا مطالبہ کرے۔ اس انفاق میں اجماعی حکومت نے سخضرت کے خاب نے والوں جے کے جائے۔ اس قال ہیں تھا اس کے لیے کوئی بیت المال نہیں تھا جس میں اس قتم کے اموال جمع کے جائے۔

قرآن مجید میں زکوۃ کالفظ مختلف سورتوں میں بتیں (۳۲) آیات میں آتا ہے، وہ سورتیں

ىيەبىل:

البقرة، النساء، المائدة، الاعراف، التوبة، الكهف، مريم، الانبياء، الحج، المؤمنون، النور، الروم، لقمان، الاحزاب، فصلت، المحادلة، المزّمل، البينة\_

ان سورتوں سے بچھتو کی ہیں اور بچھ مدنی سورتیں ہیں۔ زکوۃ کے مخصوص حصے کاتعین باتفاقِ علما مدینہ طیبہ میں ہوا تھا۔ اس لحاظ سے کی سورتوں میں جوز کوۃ کا ذکر آیا ہے اس نے مفسر بین کرام کو اس تاویل پر مجبور کیا ہے کہ الیمی سورتوں میں زکوۃ سے مرادصد قد نفل ہے، حالانکہ سیجھی سلیم کیا جاتا ہے کہ زکوۃ کی فرضیت تو مکہ مکر مہ میں ہوئی تھی اور حصہ کاتعین مدینہ منورہ میں ہوا۔ حقیقت وہی ہے جواُو پر ندکور ہوئی کہ شاہ صاحب کے نظریہ کے مطابق مکہ مکرمہ میں ہوئی حکومت نے نظریہ کے مطابق مکہ مکرمہ میں اجتماعی حکومت قائم ہو چکی تھی ، مسلمان اپنے نزاعی معاملات کے تصفیہ کے لیے پنجبر علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوتے تھے۔ اور اجتماعی حکومت نے انفاق کے معاملہ میں سلمانوں کوخود اُن کی اپنی صوابد یہ پر چھوڑ کر اپنا نائب بنالیا تھا۔ معاشرہ کوجتنی امداد کی ضرورت ہوئی تھی اس کے مطابق مالی فرائض میں ان کو بہ تھم تھا کہ حاجت سے زائد مال ضرورت مندوں پرخن اس کے مطابق مالی فرائض میں ان کو بہ تھم تھا کہ حاجت سے زائد مال ضرورت مندوں پرخن اس کے مطابق مالی فرائض میں ان کو بہ تھم تھا کہ حاجت سے زائد مال ضرورت مندوں پرخن اس کے مطابق مالی فرائض میں ان کو بہ تھم تھا کہ حاجت سے زائد مال ضرورت مندوں پرخن اس کے مطابق مالی فرائض میں ان کو بھی تھم تھا کہ حاجت سے زائد مال ضرورت مندوں پرخن کو سے معاملہ کی خورد کیا ہو کہ کہ کو میں ان کو بھی تھی کے دور اس کے مطابق مالی فرائض میں ان کو بیا تھی کے دور اس کے دور کیا تھی میں ان کو بیا کہ کھی کے دور کے دور کی کے دور کی کو بیا کو بیا کہ کو بیا کہ کو بیند کو بیا کہ کو بیا کہ کو بیا کہ کے دور کی کو بیا کہ کی کو بیا کہ کے دور کی کو بیا کہ کو بیا کو بیا کی کو بیا کے دور کو بیا کی کو بیا کی کو بیا کے دور کی کو بیا کی کو بیا کو بیا کو بیا کو بیا کو بیا کر کو بیا کر کو بیا کی کو بیا کو بیا کو بیا کو بیا کو بیا کو بیا کر کو بیا کر کو بیا کر کو بیا کو بیا کر کو بیا کر کے بیا کر کو بیا کر کر کر کر کر کو بیا کر کو بیا کر کو بیا کر کو بیا کر کر کر کر کر کر

کیا جائے۔ مکہ مکرمہ میں قبل از ہجرت بیت المال کی کوئی صورت نہ تھی۔ مالِ غنیمت اور دوسرے ذرائع آمدنی نہ ہونے کی وجہ سے حاجت کے مطابق انفاق کا حکم تھا۔ ہجرت کے بعد یصورت بدل گئی، مالِ غنیمت آنا شروع ہوا بیت المال بن گیا، به نسبت مکہ کے خوشحالی آگئی تو زکو ق میں حدیث کی رُوسے ۴۸/ حصہ کا تعین ہوا۔ سورہ بقرہ اگر چہمدنی ہے کین اس کی آیت زکو ق میں حدیث کی رُوسے ۴۸/ حصہ کا تعین ہوا۔ سورہ بقرہ اگر چہمدنی ہے کین اس کی آیت ہوتا ہے 'وَیَسُئَلُونَكَ مَاذَا یُنُفِقُونَ قُلِ الْعَفُو'' بعنی اے بینی مرابطی ہے جھے سے دائد مال کوخرج کردو۔

اس آیت میں اللہ تعالی نے خرج کی مقدار ذکر نہیں فرمائی بلکہ زائد از حاجت کے انفاق کا حکم دے کران کی صوابدید پر چھوڑ دیا تا کہ جہاد اور دوسری ضروریات کے معاملہ میں ضرورت کو ملحوظ رکھیں اورانی فہم وبصیرت سے کام لیں ۔مفتی محمد عبدہ مصری ''العفو'' کی تفسیر میں رقم طراز ہیں:

"وهو الفضل والزيادة عن الحاجة وعليه الاكثر، وقال بعضهم انّ العفو نقيص الحجه داى ينفقون ماسهل وتيسّرلهم ممايكون فاضلاً عن حاجتهم وحاجة من يعولون\_" [تفسير المنار، ح:٢،ص:٣٣٤ وارالمنار]

''عفو کے معنیٰ ہیں حاجت سے زائد مال ، اکثر علما کا یہی قول ہے۔ بعض علما کہتے ہیں کہ عفوجہد کی ضد ہے۔ معنی بیہ ہول گے کہ ان کے لیے جو مہل اور آسان ہواس کوخرچ کریں جواپنی اور اپنے اہلِ وعیال کی حاجت سے زائد ہو۔''

اسلام کے ابتدائی دور میں اس دستور برعمل رہا کہ اجتماعی خوش حالی کا خیال رکھا جاتا تھا، معاشرہ کے ہرفر د کامعیشت میں مساوی حق سمجھا جاتا تھا۔ وفت کے خلیفہ کا بھی بیت المال میں اتنابی حق ہوتھا تھا جتنا کہ ایک عام آدمی کا۔

ابوعبید کی کتاب [کتاب الاموال بس: ۲۶۲] الاموال میں خلیفہ عادل حضرت عمر کے متعلق ایک واقعہ لکھا ہے کہ حضرت عمر نے اپنے دورِخلافت کے ابتدائی عہد میں مسلمانوں کو جمع کیا اور فرمایا کہ اس مال (بیت المال) سے خلیفہ کے لیے کتنالینا جائز ہے؟ سب نے مل کر کہا کہاں کو اپنی ضرورت اور اپنے اہل وعیال کی ضرورت کے لیے گزارہ لینا چاہیے، جس میں کوئی کہاں کو بیشی نہ ہو۔ ای طرح اپنے اور اپنے عیال کے لیے کیڑے لیے کہ تقسیم، یا میں خلفہ کا کمی وبیشی نہ ہو۔ ای طرح اپنے اور اپنے عیال کے لیے کیڑے لیے کہ تقسیم، یا میں خلفہ کا

ب کے برابر حصہ ہے۔ حضرت عمر نے بین کر فر مایا کہ تمھارے مال (بیت المال) میں میرا اتنائی حق ہے جس قدر کہ میتیم کے ولی کو بیتیم کے مال میں۔ اگر مجھے حاجت نہ ہوگاتو کچھ نہ لوں اتنائی حق ہے۔ مند ہوں گاتو دستور کے مطابق دوسروں کی طرح کھانے کے لیے لوں گا۔ گااورا گرحاجت مند ہوں گاتو دستور کے مطابق دوسروں کی طرح کھانے کے لیاد گات کتاب المضراح میں حضرت عمر سے منقول ہے کہ اللہ کی شم اگر میں زندہ رہاتو اہل عراق کی بیوہ عورتوں کو ایسا چھوڑوں گا کہ میرے بعدوہ کسی امیر کی محتاج نہ ہوں گی۔ [صن ۲۵]

یوہ عورتوں کو ایسا چھوڑوں گا کہ میرے بعدوہ کسی امیر کی محتاج نہ جس حضرت عمر خلیفہ بنائے گئوتو اس کتاب المنظر اج میں ایک قصہ تل کیا گیا ہے کہ جب حضرت عمر خلیفہ بنائے گئوتو

حضرت على كرم الله وجهدان سے كہنے لكے:

"اگرتم چاہتے ہوكہ تم كواپئے ساتھى (ابوبكر) كى رفاقت نصيب ہوتو چاہيے كه كرته كو

بيوند لگا ہوا ہو، ازار خستہ ہو، جو تيوں ميں بيوند ہوں اور موزے بھى بيوند والے ہوں،

اُمدكوكوتاه كرواور كھانا بھى بيٹ بھركرنه كھاؤ۔[ص:10]

اسیدوده دوروده کا الله کا الله کارول کے لیے بیت المال سے حاجت کے موافق مال لینے کی اجازت ہے۔ اس طرح خلیفہ عاول کے لیے بیت المال سے لینے کی اجازت ہے۔ المال سے لینے کی اجازت ہے۔ شاہ ولی الله صاحب اس سلسلہ میں فرماتے ہیں:

"ثم ان كان الامام لايستطيع بنفسه ان يباشر حباية الصدقات واحذ العشور وفصل القضاء في كل ناحية وجب بعث العمال والقضاة ولما كان اولئك لمشغولون بامر من مصالح العامة وجب ان تكون كفايتهم في بيت المال-"

" پھر جب کہ امام تنہا یہ قدرت نہیں رکھتا کہ وہ صدقات اور عشر کوخودو صول کرے اور ہر طرف کے جھڑوں کو جو گھر مقروں کو خود فیصل کرے ہتب ضروری ہوا کہ وہ عمال اور قضاۃ کو ہر جگہ مقرر کرے اور جب کہ قضاۃ اور عمال مصالحہ عامہ کی خدمت میں مشغول رہتے ہیں تو ضروری ہوا کہ ان کی معاشی ضرورت بھی بیت المال سے پوری کی جائے۔"

رورں، ور حدال میں کا رورت کی بیمان کی سیادی ہے۔ اور بہودی کا فردی کا خردی کا حقیقت ہے کہ معاشرہ اور اجتماع کی سعادت، نام ہے قومی فلاح اور بہودی کا حواسلام نے سعادت اجتماع یا معاشرہ کی سعادت میں بنہاں ہے۔ معاشرہ کے جملہ حقوق اور منافع کو اسلام نے اجتماعیت اور اس کے مرفر دیر لازم ہے کہ جھلائی کے اجتماعیت اور اس کے مرفر دیر لازم ہے کہ جھلائی کے اجتماعیت اور اس کے مرفر دیر لازم ہے کہ جھلائی کے اخراد کے طبقات میں مشترک قرار دیا ہے اس لیے مرفر دیر لازم ہے کہ جھلائی کے احتماعیت اور اس کے مرفر دیر لازم ہے کہ جھلائی کے احتماعیت اور اس کے مرفر دیر لازم ہے کہ جھلائی کے احتماعیت اور اس کے افراد کے طبقات میں مشترک قرار دیا ہے اس لیے مرفر دیر لازم ہے کہ جھلائی کے احتماعی کا معاشرہ کی سعادت اور اس کے اخراد کے طبقات میں مشترک قرار دیا ہے اس کے احتماعی کا معاشرہ کی سعادت اور اس کے احتماعی کا معاشرہ کی سعادت اور اس کے اخراد کے طبقات میں مشترک قرار دیا ہے اس کے احتماعی کا معاشرہ کی سعادت اور اس کے احتماعی کی معاشرہ کی سعادت اور اس کے اخراد کی سعادت احتماعی کے احتماعی کا معاشرہ کی سعادت احتماعی کی معاشرہ کی اس کی معاشرہ کی سعادت احتماعی کی معاشرہ کی معاشرہ کی معاشرہ کی سعادت کی سعادت کے احتمامی کے احتمامی کی معاشرہ کی معاشرہ کی اس کی معاشرہ کی کا معاشرہ کی کی کے احتمامی کی کا معاشرہ کی کا معاشر

لے سرگرم عمل رہے۔

اجقاعیت کی سعادت نظام عدل سے وابسۃ ہے اور عدل کے قیام کے لیے کی قانون کا ہونا ضروری ہے۔ جس طرح اجرام ساوی اور نظام کا کنات میں اللہ تعالی قانون تجاذب اور کشش سے باہمی ربط قائم کیا ہے ای طرح انسانی اجتماع اور معاشرہ کے باہمی انتظام اور ربط کے لیے قانون احتیاج بنایا ہے جس میں ہرا یک فردا بنی ضروریات میں دوسر نے فرد کامختاج ہوتا ہے، اس باہمی احتیاج کی وجہ سے معاشرہ وجود میں آتا ہے۔

اسلام میں زکوۃ کامرتبہ بھی دین کے ایک اجھائی رکن کامرتبہ ہے۔ جس سے اجھائی کی بہتری اور اجھائی مصلحتوں کا انتظام وابسۃ ہے۔ صرف زکوۃ ہی نہیں بلکہ اسلام میں جتے بھی مالی تصرفات ہیں ان سب کی حکمت اسلامی اجھائے اور معاشرہ کی دُنیاوی بہتری اور فلاح ہے۔ لیکن ہمیں افسوس سے کہنا پڑتا ہے کہ اس سائنسی دور کی دُنیا میں متمدن قو میں صرف ایک لمحہ میں ایک تو می برتری وترقی کے لیے لاکھوں رو پیے خرج کر رہی ہیں لیکن اُمت اسلامیہ کی اس طرف کوئی توجہ ہیں ہے۔ ہم نے جوئے اور رہائے متعلق توبیہ جھا ہے: 'نیس میں السلامیہ کی اس طرف کوئی توجہ ہیں ہے۔ ہم نے جوئے اور رہائے متعلق توبیہ جھا ہے: 'نیس میں نے اللہ صدقات کوئی توجہ ہیں ہے کہ ہم 'ویرُ ہی الصّدَف '(یعنی اللہ صدقات کو بڑھا تا ہے ) کے مفہوم کو بھی تنہجے سے نے فرمایا:

ترکت فیکم امرین لن تضلوا ماتمسکتم بھما کتاب الله وسنة نبیه۔" "میں نے تمھارے لیے دو چیزیں چھوڑیں ہیں، جب تک ان دونوں پرتمھارا ممل رہے تو تم بھی گراہ نہ ہوگے ایک چیز ہے اللہ کی کتاب اور دوسری چیز اس کے نبی کی سنت ہے۔"

ال حدیث کوشاہ ولی اللہ صاحب نے مسسویٰ میں ذکر کیا ہے۔ پینمبرعلیہ السلام کی این اجتماعی زندگی میں یہ سنت تھی کہ قوت لا یموت پر کفایت کرتے تھے اور اپنی پوری کوشش اللہ کے کلے کو بلند کرنے تھے۔ انسانی اجتماع کے کلے کو بلند کرنے تھے۔ انسانی اجتماع اور تمدن میں اللہ تعالیٰ کا سب سے بروا کلمہ ہے اقتصادی ضرور توں میں عدل کا قیام، اس معنی میں سنت معاشرہ کی خرابی کی اصلاح کے لیے ایک نافع اور بہترین علاج ہے۔

راقم السطور کے اُستاذ علامہ عبید الله سندھی رفا ہیت بالغہ اور آ رام پرسی کی افراط کورام قرار دیتے تھے، اس طرح اسنے کثیر اور وافر مقدار میں سرمایہ جمع کرنا بھی ان کے نزدیک حرام تھا جور فا ہیت بالغہ یا حدسے زیادہ آ رام پرسی کا موجب ہوا وراس کی حرمت کوشراب کی حرمت میں تو کسی کو بھی سے بھی زیادہ مضر سمجھتے تھے۔ یہ حرمت قواعد کی حرمت نہ ہمی لیکن اخلاقی حرمت میں تو کسی کو بھی شک نہ ہوگا۔ حضرت الا ستاذ مرحوم کے پیش نظر پینم برعلیہ السلام اور اُن کے برگزیدہ ساتھیوں کی سیرت تھی۔ یہ حقیقت ہے کہ ذکورہ حرمت کی اہمیت تو اس وقت اور بھی بڑھ جاتی ہے جب قوم سیرت تھی۔ یہ حقیقت ہے کہ ذکورہ حرمت کی اہمیت تو اس وقت اور بھی بڑھ جاتی ہے جب قوم سیرت تھی۔ یہ حقیق ہے جب قوم ہوں۔

قرآن مجيد ميں ارشاد ہوا ہے: ﴿ وَانْفِقُوا مِمّا جَعَلَكُمْ مُسُنَحُلَفِينَ فِيهِ - ﴾ [سوده حدید] ترجمہ: ''جس مال میں اللہ تعالی نے تصین نائب بنایا ہے اس میں سے تاجوں پرخرج کرتے رہو۔' ۔۔۔۔ اس آیت میں اللہ تعالی نے انسان کو اس کے ہر مال میں نائب قرار دیا ہے، اصل ملکیت صرف اللہ تعالی کے لیے ہے۔ دوسری آیت میں ارشاد ہے: ﴾ وَانُوهُم مِنَ مَن مَالِ اللّٰهِ اللّٰذِي اَنَاكُمُ ﴾ ترجمہ: ''اورتم حاجت مندول کو اللہ کے اس مال سے دیا کروجس کو اللہ نے اللہ نظری انسان کے مال کو اللہ کا مال بتایا گیا ہے اور اللہ نظری حاجت روائی اور ضرورت میں خرج کرنے کے لیے حکم دیا گیا ہے اور اس حاجت مندول کی حاجت روائی اور ضرورت میں خرج کرنے کے لیے حکم دیا گیا ہے۔ نیس آنے والے لوگول کے لیے بیاسوہ حت کا درجہ رکھتا ہے۔ خلیفہ عادل فاروقِ اعظم کے میں آنے والے لوگول کے لیے بیاسوہ حت کا درجہ رکھتا ہے۔ خلیفہ عادل فاروقِ اعظم کی معاشرہ کا کوئی بھی فردمحروم نہرہ جائے۔ [حدوف اوائل السور تالف علامہ موی جاراللہ مطبعہ معاشرہ کا کوئی بھی فردمحروم نہرہ جائے۔ [حدوف اوائل السور تالف علامہ موی جاراللہ مطبعہ معاشرہ کا کوئی بھی فردمحروم نہرہ جائے۔ [حدوف اوائل السور تالف علامہ موی جاراللہ مطبعہ معاشرہ کا کوئی بھی فردمحروم نہرہ جائے۔ [حدوف اوائل السور تالف علامہ موی جاراللہ مطبعہ معاشرہ کا کوئی بھی فردمحروم نہرہ جائے۔ [حدوف اوائل السور تالف علامہ موی جاراللہ مطبعہ معاسم می جویال ہی ہے۔

أيك شبه كاازاليه

ند کور تحقیق سے بیز نتیجہ نکالنا درست نہیں کہ اگر معاشرہ اور اجتماع کا کوئی فرد کسی مادی چیزیا

" زمین کا حقیقی ما لک اللہ ہے باشندگان ملک کی حیثیت مسافر خانہ میں تظہر نے والوں کی ہے۔ وہ نظام زندگی جس میں چنداشخاص یا چند خاندانوں کے عیش وعشرت کی وجہ سے دولت کی صحیح تقییم میں خلل واقع ہواس کا مستحق ہے کہ اس کو جلد ختم کر کے عوام کو مساویا نہ نظام زندگی سے فائدہ اُٹھانے کا موقعہ فراہم کیا جائے۔ دولت کی اصل بنیاد مخت ہے، جب تک کوئی شخص ملک وقوم کے لیے کام نہ کرے ملک کی دولت میں اس کا کوئی حصہ نہیں ۔ قوم کا عیش پیند طبقہ قوم کے لیے بھاری ہو جھ بن جاتا ہے، محنت کشوں کوئی حصہ نہیں ۔ قوم کا عیش پیند طبقہ قوم کے لیے بھاری ہو جھ بن جاتا ہے، محنت کشوں کی کمائی پر نہ کمانے والوں ہے، قبضہ انقلاب کا پیش خیمہ ہوتا ہے۔ جومعا شرہ اپنے عوام کی بنیادی ضرور توں کا نفیل نہ ہواس کا برباد ہونا ہی بہتر ہے۔ قوم کے برد لوگوں کا دنیوی بنیادی ضرور توں خوراک ، لباس ، مکان کا سب لذتوں میں انتہا کہ سان خرد کی تین بنیادی ضرور توں خوراک ، لباس ، مکان کا سب کے بہلے پورا ہونا ضروری ہے۔ جس معاشرہ میں لوگوں کے لیے کھانے پینے کا پورا بندو بست نہ ہواس کے افراد کی اخلاقی حالت گرجاتی ہے اورائن کی د ماغی اور وہ نی کیفیت بندوبست نہ ہواس کے افراد کی اخلاقی حالت گرجاتی ہے اورائن کی د ماغی اور وہ نکی کیفیت بندوبست نہ ہواس کے افراد کی اخلاقی حالت گرجاتی ہے اورائن کی د ماغی اور وہ نکی کیفیت

پست ہوجاتی ہے۔ اعتدال پندی اور متوسط رفا ہیت معاشرہ کے لیے اہم چیز ہے ہر شخص کے لیے رہنے کی جگہ الی ہونی جا ہے جس میں سردی اور گرمی سے بچاؤ اور فضل کے لیے رہنے کی جگہ الی ہونی جا ہے جس میں سردی اور گرمی سے بچاؤ اور فائدان کے افراد واسباب کی حفاظت ہو، اس کا طول وعرض کشادہ ، فضاوسیج اور اُونچائی متوسط ہواور بیاسے آسانی سے میسر ہو۔ انسان کا کمال اور خوبی اس میں ہے کہ وہ ارتفاقات (معاشرہ کی ترقی کے اُصول) پر چلے اور اقتر ابات (رُوحانی ترقی کے اُصول) پر چلے اور اقتر ابات (رُوحانی ترقی کے اُصول) سے فائدہ اُٹھائے۔''

## قرآن كافكر

شاہ ولی اللہ صاحب کی مذکورہ حکیمانہ تعلیم اور فکر اصل میں قر آن مقدی کی مقدی تعلیم کا نجوڑ ہے۔ یہ حقیقت مسلمہ ہے کہ قر آن حکیم انسانیت کے لیے جامع فکر پیش کرتا ہے جس سے انسان کو معاشی مصائب سے رہائی مل جاتی ہے جس کے ساتھ خدا پرتی کی راہ بھی کھل جاتی ہے اور اس کی وُنیا اور آخرت دونوں سنور جاتے ہیں۔ اسلامی اجتماعیت اور مادی اشتراکیت میں ایک حد فاصل ہے کہ ماقری اشتراکیت، انسانیت صرف ایک ماقری ضرورت کو پورا کرتی ہے لیکن اسلامی اجتماعیت انسان کے لیے وُنیا اور آخرت دونوں کی فلاح و بہود کا پیغام ساتھ ہے گئی اسلامی اجتماعیت انسان کے لیے وُنیا اور آخرت دونوں کی فلاح و بہود کا پیغام ساتھ لاتی ہے۔ قرآن کی می کے اس فکر کے متعلق راقم کے اُستاد علا مہید اللہ سندھی کا یہ وضاحتی اشارہ بھی ملاحظ فرمائیں۔

داری اس لیے اپنے سرلیتی ہے کہ وہ مجھتی ہے انسانیت کی بیر خدمت خدا پرسی کا جزوہ ہے اور خدا پرسی کا الزوی نتیجہ ہے کہ وہ اس خدمت کا بدلہ دُنیا کے مال ودولت یا عزت کی شکل میں لیناا پنے لیے ضروری نہیں مجھتی۔''

''اب اگرکوئی سرمایہ پرست جماعت اس سرمایہ شکن فکر کواپنے سرمایہ پرستانہ فاکدوں کے خلاف پا کراس فکر کوفنا کرنے کی کوشش کے لیے اُسٹھے تو سرمایہ شکن قرآئی جماعت کی اصطلاح میں اسے کا فرکہا جاتا ہے اور یہ قرآئی جماعت اپنا فرض بچھتی ہے کہ کا فرگروہ کے ہاتھ سے طاقت چھین کراسے اتنا کمزور کردے کہ وہ سرنہ اُٹھا سکے قرآن حکیم کا فروں سے جنگ اس لیے ضروری قرار نہیں دیتا کہ وہ اس کے فکر کو نہیں مانتے بلکہ صرف اس لیے کہ وہ طاقت پیدا کر کے لوگوں کو انسانیت کے راستے پر چلنے سے نہ روکیں، جس کی وعوت قرآن دیتا ہے اور اپنے راستے پر چلنے کے لیے کسی کو مجبور نہ کر سکیں۔' [جنگ انقلاب، تفسیر سبورہ قتال ، مطبوعہ بیت الحکمة ، لا ہور سرم ۲۸]

### معاشرہ کا ہر فردمحنت کر کے کھائے

اسلام کے بتائے ہوئے صالح معاشرہ کے ہرفرد کے لیے ہاتھ کی کمائی سے کھا نا اور محنت و مزدوری سے اپنی ضروریات زندگی کو حاصل کرنا اشد ضروری ہے۔ اگر پجھافراد ہاتھ کی کمائی اور محنت و مزدوری کو چھوڑ کر دوسروں کی کمائی پر نظر جما کر بیٹے جائیں تو ایسا معاشرہ صالح نہیں کہلا تا اور جس حکومت کی بنیا دایسے ناقص معاشرہ پر ہوگی تو ایسی حکومت بھی ایک نہ ایک دن بتاہ و برباد ہو کر رہے گی اور مفت خور بھی اپنا برا انجام دیکھیں گے۔ شاہ ولی اللہ صاحب اس کی مراحت کرتے ہوئے اپنی مشہوعا کم تالیف حجة الله البالغة میں فرماتے ہیں:
مراحت کرتے ہوئے اپنی مشہوعا کم تالیف حجة الله البالغة میں فرماتے ہیں:
مراحت کرتے ہوئے اپنی مشہوعا کم تالیف حجة الله البالغة میں فرماتے ہیں:
مراحت کرتے ہوئے اپنی مشہوعا کم بادی کا غالب سبب دو (۲) با تیں ہیں پہلی بات تو یہ ہے کہ بیت المال (خزانے) پر (مفت خوروں نے) ہو جھڈ ال دیا ہے، بعض ان میں سے اپنے بیت المال (خزانے) پر (مفت خوروں نے) ہو جھڈ ال دیا ہے، بعض ان میں سے اپنے انعام آپ کوغازی اور بجاہر ہمچھ کر بیت المال سے مال اُڑانے کے عادی ہوگے اور بعض اپنے انعام آپ کوغازی اور اُن کو بخشش اور صلہ دینا ہر مارے دینا ہر ماری دوروں کی عادت ہوتی ہے جیسے زاہداور واکرام سے نواز نا اور اُن کو بخشش اور صلہ دینا ہر ماریدواروں کی عادت ہوتی ہے جیسے زاہداور

درباری شعرابعض ایسے بھی ہوتے ہیں جن کو بھکاری کہنا مناسب ہے۔ان کا مقصد صرف مال جمع کرنا اور اپنا بیٹ بھرنا ہوتا ہے، اس سے قطع نظر کہ معاشرہ کی ضرورت اور مصلحت ان مال جمع کرنا اور اپنا بیٹ بھرنا ہوتا ہے، اس سے قطع نظر کہ معاشرہ کے معاشت دوسری جماعت دوسری جماعت کا مقابلہ کرتی ہے اور پھر آپس میں ایک دوسرے کے لیے معاشی نا ہمواری کا باعث بنی ہے اور آخر میں یہ لوگ شہرا ور معاشرہ پر ہو جھ بن جاتے ہیں۔'

ہے اور اس میں بات سے ہے کہ کسان، تجارت اور صنعت کا ر پر حکومت نے بھاری ٹیکس اگار کھے ہیں اور اُن کے وصول کرنے ہیں ان پرخی اور تشد دروار کھتی ہے جس کا بینتیجہ نکلا ہے کہ حکومت کا وفا دار طبقہ بھی ان ٹیکسوں کے بوجھ کے نیچے دبتا اور پیچھے ہم اجارہا ہے اور دوسری طرف ایک اور فریق ہے اس نے اس ناجا تر تشد دسے تنگ آگر بغاوت کی راہ اختیار کی ہے بہر حال معاشرہ کی بھلائی اس ہیں ہے کہ کم ٹیکس لگایا جائے اور لوگوں کے حقوق کی حفاظت کا خیال رکھا جائے۔"["وغالب سبب خراب لبدان فی هذا الزمان شیئان: احدهما تصییقهم علی بیت المال بان یعتادوا التکسب بالا خذ هذا الزمان شیئان: احدهما تصییقهم علی بیت المال بان یعتادوا التکسب بالا خذ منه علی انہم من الغزاۃ ومن العلماء الذین لهم حق فیه او من الذین جرت عادة المسلوك بصلتهم كالزهاد والشعراء ..... الخ۔ (حجة الله البالغة ، ج:ا،ص:۲۵ منیم میں الغزاء ومن العلماء الذین لهم حق فیه او من الذین جرت عادة المسلوك بصلتهم كالزهاد والشعراء ..... الخ۔ (حجة الله البالغة ، ج:ا،ص:۲۵ میں الفاد والشعراء ..... الخ۔ (حجة الله البالغة ، ج:ا،ص:۲۵ میں الفاد والشعراء ..... الخ۔ (حجة الله البالغة ، ج:ا،ص:۲۵ میں الفاد والشعراء ..... الخ۔

مذکورہ کتاب میں اس قتم کی ایک اور عبارت ،سر مایہ دارانہ نظام میں نا کارہ معاشرہ کے متعلق آئی ہے، ملاحظہ فر مائیں،شاہ صاحب فر ماتے ہیں:

" ملک کی اکثریت خلیفہ کی عیال بن جاتی ہے ، بھی وہ یہ کہر رقم وصول کرتے ہیں کہ وہ عاذی ہیں اور ملک کے سیاسی مد ہر ہیں اور اس سے ان کا کسی ضروری حاجت کا رفع کرنا مقصد نہیں ہوتا بلکہ باپ دادا کی (مفت خوری والی) رسم کو قائم رکھنا ہوتا ہے اور بھی یہ مقصد نہیں ہوتا بلکہ باپ دادا کی (مفت خوری والی) رسم کو قائم رکھنا ہوتا ہے اور بھی ایکہ کرخز انہ پر بوجھ بن جاتے ہیں کہ وہ در باری شاعر ہیں ۔ بادشا ہوں کی تو یہ عادت رہی ہے کہ شعرا کو انعام واکرام دیا کرتے ہیں اور بھی اپنے کو زاہد اور درویش ظاہر کرکے مانگتے پھرتے ہیں اور اس طرح وہ ایک دوسرے کی شکی کا باعث بن جاتے ہیں اور اُن کی کمائی صرف بادشا ہوں (سرمایہ داروں) کی صحبت ان کی چاپلوی اور مدت اور اُن کی کمائی صرف بادشا ہوں (سرمایہ داروں) کی صحبت ان کی چاپلوی اور مدت

سرائی پر مخصرره جاتی ہے اور آخر کاریا ایسافن بن جاتا ہے کہ ان کے تمام افکاراسی میں لگے رہتے ہیں اور اس میں ان کا وقت بھی ضائع ہوتا ہے جب کی معاشرہ میں اس قتم کے اشغال بڑھ جاتے ہیں تو لوگول میں گھٹیا خیالات اور بست افکار پیدا ہوتے ہیں اور وہ اخلاق صالحہ سے منہ موڑ لیتے ہیں۔"["صار جمہور الناس عیالا علی الخلیفة یتک ففون منه قارة علی انهم من الغزاة والمدبرین للمدینة یتر سمون بر سومهم ولا یکون المقصود دفع الحاجة ولکن القیام بسیرة سلفهم و شعراء الخ" (حجة الله البالغة، ج:اص: ۲۰ اطبع منیریه مصر)]

## انسانی اجتماع

یہاں مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اجتماعیت پر بحث کے ساتھ ساتھ کچھانسانی اجتماع اور معاشرہ پر بھی شاہ صاحب کی رائے معلوم کی جائے تا کہ بیہ بحث اُدھوری نہرہ جائے۔

بھاگ جا ئیں اور اُن کی ضروریات زندگی کی طلب میں اگر کوئی مزاحم ہوتو کس طرح اس سے بچیں ، نراور مادّہ کا ایک مخصوص طریقہ پرانڈوں کو سینا اور بچوں کو چوگا دینا، سیسب با تیں اُنھیں ان کی فطرت نے سکھائی ہیں۔ اسی طرح ہر نوع کے طبعی تقاضے ہوتے ہیں۔ جوان کی طبیعت نوعیہ کی فطرت نے سکھائی ہیں۔ اسی طرف سے ان کے افر اوکوو دیعت کیے ہیں۔ [''اعلم ان الانسان یوافق ابناء جنسه فی الحاجة الی الاکل والشرب والجماع والا ستظلال سسنظلال سسالخ" [حجة الله البالغة مُص: ۳۸ طبع مصر]

اسی طرح انسان کوبھی فطرت کی طرف سے اس قتم کی تعلیم دی گئی ہے کہ وہ مادی چیزوں سے کس طرح نفع حاصل کرے اور اُن کواپنی ضرورت کے لیے کام میں لائے۔اس کو فلسفہ ولی اللہی میں ارتفاق کہا جاتا ہے۔

انسان کی صورت نوعیہ، جب کو دوسرے حیوانات کی صُورِ نوعیہ پر فوقیت رکھتی ہے۔انسان کونفس ناطقہ (علم کی استعدادر کھنے والانفس) عطا ہوا ہے اور ساتھ ہی انسان زمین پرعادلا نہ نظام قائم کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے اور اسے علم کی روشی سے منور بھی کرسکتا ہے،اس لحاظ سے اسے تین مخصوص تقاضے بھی عطا ہوئے ہیں جو دوسرے حیوانات میں نہیں پائے جاتے:

ا۔ انبان کو ظاہری اور باطنی حواس کے علاوہ ذہن جیسی قوت بھی عطا ہوئی ہے جس کے ذریعیہ وہ دائے کلی اور فکر ونظر کی صلاحت رکھتا ہے وہ محسوس چیز وں کا ادراک کرسکتا ہے اور نظر وفکر سے نامعلوم اشیا کو معلوم کرسکتا ہے خرضیکہ انبان کی بیر فاصیت ہے کہ سی شے کی طرف اس کا میلان رائے کلی ہے بھی ہوتا ہے اور حیوانات میں صرف ان کی طبعیت سے سی محسوس یا موہوم غرض مثلاً بھوک، بیاس اور جنسی میلان کی طرف شوق پیدا ہوتا ہے اور انبان کی ایسے معقول نفع کوسا منے رکھ کرا ٹھ کھڑا ہوتا ہے، جس کے لیے اس کی طبعیت خاموش ہوتی ہے۔ مثلاً اجتماع میں صالح نظام رائے کرنایا تہذیب نفس اور تکیل اخلاق کے لیے وشاں رہنایا آخرت کے مذاب سے نجات یانے کی فکر وغیرہ۔

۲۔ انسان کی دوسری خاصیت ہے کہ وہ مادی چیزوں سے نفع حاصل کرنے میں لطافت اور ذوق جمال سے کام لیتا ہے، مثلاً بہائم تو صرف بیر چاہتے ہیں کہ ان کو ایسی چیزمل جائے جس سے ان کی ضرورت بوری ہواور انسان صرف حاجت روائی کا خیال نہیں رکھتا بلکہ حسن و شعبین اور نداق لطیف کا بھی طالب رہتا ہے مثلاً وہ ایک حسین عورت، لذیذ طعام، عمدہ لباس اور اجھے مکان کو پیند کرتا ہے۔

۳- تیسری خاصیت بیہ ہے کہ انسانوں کے اندر ذی عقل وقہم افراد پائے جاتے ہیں جونوعِ انسانی کے لیے مادی وسائل ایجاد کرتے رہتے ہیں بیہ بات حیوانات اور بہائم میں نہیں یائی جاتی۔

اس سے معلوم ہوا کہ انسان دوسری مخلوقات کے برخلاف ایسے اُمور کا بھی اہتمام کرتا ہے کہ جواسے نہ تو ظاہری حواس خمسہ کے ذریعہ معلوم ہوتے ہیں اور نہ وہ چیزیں وہم وخیال کے مدر کات سے ہوتی ہیں اور اُن چیزوں کو صرف انسان کی عقل پسند کرتی ہے جیسے اخلاق کو سنوارنا بھی کیفیات پرقابو پانا اور بڑی بڑی سلطنتیں قائم کرنا۔ بیسب با تیں انسانی فطرت کا تقاضا ہیں اگر ایسانہ ہوتا تو یہ باتیں انسانیت کی تاریخ ہیں اقوام عالم کے اندر پائی نہ جاتیں کی نوع کے افراداگر نوعی تقاضا وی پر عمل کرنا چھوڑ دیں تو ان کے مزاج میں خلل آجائے گا کیونکہ نوعی تقاضا وی پر عمل کرنا چھوڑ دیں تو ان کے مزاج میں خلل آجائے گا کیونکہ نوعی تقاضا وی پر عمل کرنا چھوڑ دیں تو ان کے مزاج میں خلل آجائے گا کیونکہ نوعی تقاضا وی پر عمل کرنا جھوڑ دیں تو ان کے مزاج میں خلل آجائے گا

معاشرہ کا ارتقاشاہ صاحب مخلوقات کے ارتقائی مدارج کی مثال سے اجتماعی اداروں کے مخلف درجات کا باہمی ربط وتعلق بھی سمجھاتے ہیں جس سے رہے بہتہ چلتا ہے کہ وہ انسانی معاشرہ میں ارتقا کو ای طرح کا رفر مامانتے ہیں جس طرح کا تنات کے دوسرے مظاہر میں ۔ الد دود اللاغة میں فرماتے ہیں:

"فالارتفاق الادل مبنى على ارتفاق البهائم فزاء عليه واتصال ولطافة وطرافة كم وطرافة كم المعادن على المواليد الخ [البدوز الباغة وطع مجل على المواليد الخ والبدوز الباغة والمعادن على المواليد الخ

''انیانی معاشرہ کے ابتدائی درجہ میں اجتماعی اداروں کی تشکیل جانوروں کے اجتماع ہے کچھزیادہ مختلف نہیں ہوتی ،فرق اتناہے کہ حیوانات میں بیار تفاق بطورِ اجمال مایا جاتا تھا۔ انسانوں میں آ کریہ پوری طرح نشوونما یا تا ہے جس کی وجہ سے انسانی معاشرہ اپنی اس ابتدائی شکل میں بھی حیوانات کے اجتماع کی بہنسبت زیادہ بہتر اور بلند مرتبہ ہوتا ہے حیوانی معاشرہ کے بعد انسانی معاشرہ کا بیہ ابتدائی درجہ بالکل ای طرح وجود میں آتا ہے جس طرح کا ئنات کے عناصر سے جمادات پیدا ہوتے ہیں۔ انسانوں میں معاشرہ کا دوسرا درجہ بہلے درجہ کے بعد آتا ہے اس سے پہلے ہیں آسکتا اس کی مثال بالکل ایسی ہی جھنی جا ہے جیسے جمادات کے بعد نباتا ت کا آنا۔انسانی معاشرہ کے اس درجہ میں پہلے درجہ کی تمام باتیں یائی جاتی ہیں،کیکن اب ان میں لطافت،عمرگی اور بہتر تنظیم پیدا ہوجاتی ہے، دوسرے درجہ کے بعد انسانی معاشرہ کے تیسرے درجہ کا آنانباتات کے بعد حیوانات کی تخلیق کی مانند ہے جس طرح حیوانات میں نباتات کی خصوصیات یائی جاتی ہیں اس طرح اس تیسرے درجہ میں دوسرے درجہ کی صفات بھی ہوتی ہیں لیکن ذرامختلف شکل میں،حیوا نیت کے بعد انسانیت کی منزل آتی ہے۔ارتفا قات (اجتماعی اداروں) میں اس کی مثال تیسر ہے اور چو تھے درجہ کو سمجھنا چاہیے۔'[ترجمہاز شاہ ولی اللہ کے عمرانی نظریے ہص: ۵۹

معاشره کی منزلیں

البدود الباذغة كى مذكورة تحقيق كى بناپرشاه صاحب كے ہاں انسانى معاشره يا اجتماع كو البخاع كو البخاع كو البخاء كو البخاء كا البخاء كى كيہلى منزل وہ بنيادى التفاقات كى كيہلى منزل وہ بنيادى منزل ہے البانى معاشرہ كاكوئى فرد بھى بے نياز نہيں ہوسكتا۔

انسان کی مذکورہ خصوصی صفات سب افراد میں ایک جیسی نہیں پائی جا تیں اس لیے شاہ صاحب نے ''ارتفا قات' کی دو(۲) حدیں قائم کی ہیں ایک وہ ہے جس سے انسانوں کا کوئی جھوٹے سے جھوٹا معاشرہ بھی بے نیاز نہیں ہوسکتا، چاہے وہ انسانی اجتماع پہاڑوں کی چوٹیوں

پہی کیوں نہ رہتا ہو، یا مہذب ممالک سے دور دراز اطراف میں رہتا ہو، شاہ صاحب کے فلفہ کی اصلاح میں اس کا نام ارتفاقِ اوّل ہے اس مرتبہ کی ایک بنیادی چیز زبان ہے جس کے ذریعہ انسان اپنے دل کی بات دوسروں کو سمجھا تا ہے اور اپنے خیالات سے دوسروں کو زبان کی وساطت سے مطلع کرتا ہے اگر کسی معاشرہ یا اجتماع میں اپنے دل کی بات دوسروں کو سمجھانے کے لیے کوئی زبان نہ ہوتو ایسامعاشرہ کسی بھی کام کو اجتماعی طور سے سرانجام نہیں دے سکتا۔

شاہ صاحب نے اس منزل میں جس زبان کو ضرور کی قبل دیا۔ سرہ داس کی ایت انکی شکل میں میں اس کی ایت انکی شکل میں جس زبان کو ضرور کی قبل دیا۔ سرہ داس کی ایت انکی شکل میں جس زبان کو ضرور کی قبل دیا۔ سرہ داس کی ایت انکی شکل

شاہ صاحب نے اس منزل میں جس زبان کو ضروری قرار دیا ہے وہ اس کی ابتدائی شکل ہے مثلاً جن چیزوں کا بینائی پراٹر پڑتا ہے یا وہ با تیں جن سے انسان میں بعض وجدانات اور احساسات کی تحریک ہوتی ہے اور پھرانسان کوشش کرتا ہے کہ کسی مناسب آواز اور الفاظ کے ذریع ایس اس کے اور دوسرے کو سمجھائے اس قتم کے الفاظ اور عبدات کو کسی زبان کا ابتدائی مرحلہ سمجھا جاتا ہے اس کے بعداس زبان میں روز بروز وسعت ہوتی رہتی ہے۔

معاشرے کے اس پہلے مرتبے کی دوسری چیزیں یہ ہیں: جیتی باڑی، کویں کھودنا، کھانے گانے کی کیفیت معلوم کرنا، برتن وغیرہ بنانا، چو پایوں کی پرورش کرنا اور اُن کوسواری کے کام میں لانا اور اُن کے گوشت پوست، بال، پشم، دودھاور نسل سے نفع حاصل کرنا وغیرہ ۔ پوشاک اور جائے رہائش بھی اس پہلے مرتبے کی ضروریات میں داخل ہیں۔ اس منزل میں انسان کے لیے ایک رفیقہ حیات کی بھی ضرورت ہوتی ہے جس میں کوئی دوسرا انسان مزاحمت نہ کرسکے، لیے ایک رفیقہ حیات کی بھی ضرورت ہوتی ہے جس میں کوئی دوسرا انسان مزاحمت نہ کرسکے، اس سے وہ جنسی جذبات کی تسکین کے ساتھ بقائے نسل اور گھریلو کا روبار میں مددگار کا کام بھی لیتا ہے۔ ["ول ما کانت هذه الثلثة لا توجدنی فی جمیع الناس سواء، کان للار تفاق حدان لیتا ہے۔ ["ول ما کانت هذه الثلثة لا توجدنی فی جمیع الناس سواء، کان للار تفاق حدان : الاؤل هوالمذی لایہ مکن ان بنفک عنه اهل الاجتماعیات القاصرة کاهل البدر ومدن شواهق الہ جبال والنواحی البعیدة من الاقالیم الصالحة ..... الخ" (حجة الله البالغة ، ص:۲۹ بی میں)]

معاشره کی پہلی منزل

انسانی معاشرہ کی پہلی منزل کی پابندی تمام اقوام اور قبائل کے لیے بے حد ضروری ہے اس کی پابندی کیے بغیران کا اجتماعی زندگی بسر کرنا دشوار بلکہ ناممکن ہے۔

معاشره کی دوسری منزل

انسانی اجتماع کمعاشرتی ارتقامیں پہلی منزل عبور کر کے مزیدترقی کاراستہ ہموار کرتا ہواجب آگے بردھتا ہے تو انسانی اجتماع کی بید دوسری منزل کہلاتی ہے اور فلسفہ ولی اللہی میں اس کا نام ارتفاقی دوم ہے۔

اس میں انسان پہلی منزل کی سادہ شکل پر قناعت نہیں کرتا، بلکہ اپنی ضروریات پورا کرنے کے لیے اچھے ذرائع کی تلاش جاری رکھتا ہے اور اس عرصہ میں اس کے مشاہدہ تجرباتی اور فطری علوم میں برابراضا فہ ہوتار ہتا ہے اور آ گے چل کر معاشرہ کے اجتماع کی دوسری منزل وجود میں آتی ہے۔

ارتفاقِ دوم یا معاشرہ کوتر قی کے رائے پرلے جانے کے لیے کن چیزوں کی ضروریات پر تی ہے؟ اس کی وضاحت کے لیے شاہ صاحب نے اپنی مشہور عالم تصنیف حجة الله البالغة میں تین ابواب رکھے ہیں: (۱) فن آ دابِ معاش (۲) تدبیرِ منزل (۳) اقتصادیات یا فن معاملات۔

فن آدابِ معاش میں زندگی کے ایسے اُصول اور موز وں طریقے بتائے جاتے ہیں جن کی روشیٰ میں معاشرہ کی بہلی منزل کی ضرور یات زندگی کوسیح تحر بات اور مشاہدہ کی بہوئی پر رکھا جاتا ہے اور پھران میں سے وہ باتیں اختیار کی جاتی ہیں جن کا نفع بہت زیادہ اور نقصان بہت کم ہو۔ اور بہطور طریقے رائے کلی اور مذاق لطیف کے عین مطابق ہوتے ہیں، مثلاً کھانے پینے، رہنے ہے، اور ضرز زندگی کے موز وں طریقے اختیار کرنا اور شائشگی کا خیال رکھنا ہے سب باتیں رفا ہیت اور خوش حالی سے حاصل ہو گئی ہیں کیکن شرط ہے ہے کہ اس میں رفا ہیت بالغہ (بے حدار ام) اور باہمی زاع کی صورت بیدانہ ہو۔

طبی ) اور باہمی زاع کی صورت بیدانہ ہو۔

يذبيرمنزل

تدبير منزل ["وهوالحكمة الباحثة عن كيفية حفظ الربط الواقع بين اهل المنزل على الحدالثاني من الارتفاق ..... الخ" (حجة الله البالغة من المربيم من الارتفاق ..... الخ" (حجة الله البالغة من المربيم من الارتفاق ..... الخ" حجم المنافق من المربيم من الارتفاق ..... الخ

میں بیہ معلوم کیا جاتا ہے کہ گھروالوں کے باہمی ربط وضبط اور تعلقات میں ارتفاق کی ترقی یا فتہ شکل کی حفاظت کی کیا صورت ہونی چاہیے، اس میں حسنِ تدبیر اور رائے کلی کا لحاظ رکھا جاتا ہے تدبیر منزل کا بنیادی اُصول ہے ہے کہ انسان کو بقائے نوع کے لیے توالد و تناسل کی ضرورت تھی جس کا لاز کی تیجہ بیتھا کہ میاں بیوی دونوں حسن معاشرت اور خوش اسلوبی سے فندگ بسر کریں جب ان کو اولا دبیدا ہوتی ہے تو فطری طور پر ان کے دلوں میں اولا دپر شفقت کرنے کا جذبہ بھی بیدا ہوتا ہے اور دونوں مل کر اولاد کی تربیت کرتے ہیں۔ مرداور شفقت کے کا جذبہ بھی پیدا ہوتا ہے اور دونوں مل کر اولاد کی تربیت کرتے ہیں۔ مرداور عورت کی طبعتیں فطری طور پر پچھ تنف خاصیتیں رکھتی ہیں، عورت کے اندرا مورخاند داری کو بہترین صورت پر سرانجام دینے کی قابلیت موجود ہے مردنستا زیادہ محنت اور مشقت کے کام مرانجام دیں ساز ہے ۔ ان دونوں کا اپنے فطری تقاضوں کے موافق گھر کا کار و بار چلانا، حس معیشت کی بنیا دیے اور اس تعلق کو بر قر ارر کھنے کے لیے یہ بھی ضروری ہوتا ہے کہ گھر کے افراد میں مساوات کے احداس کے ساتھ با ہمی فرق مراتب کا احترام بھی صحیح طور پر موجود ہے۔ شعیل میا می طرف رجوع کرنا چاہیے۔

## اقتصاديات يامعاملات

اجماع کے دوسرے مرتبہ کی بیخاصیت تھی کہ ضروریات زندگی کواچھی صورت میں پیش کیا جائے اور اُن کے حاصل ہونے کے بعد معاشرہ خوشحال کہلائے اس صورت میں معاشرہ کے ہرفرد کی بیخواہش ہوتی ہے کہانسانی زندگی کی جملہ ضرورتوں کو پورا کرنے میں خوب صورتی اور مذاق لطیف کا خیال رکھا جائے جب نوع انسانی کے افراد کی ضروریات زندگی بڑھ گئیں اور

اُن میں نفاست اور پا کیزگی کا خیال بھی ملحوظ ہوا تو اس صورت میں بیناممکن تھا کہ ایک فردا پی ضرورت کی تمام چیزیں خود تیار کرے ، اس لیے مختلف افراد ضرورت انسانی کی اشیا کی تیاری میں لگ گئے اور اس طرح مختلف پیشے وجود میں آئے اور پھران کے لیے بیضروری ہوا کہ ایک دوسرے کے ساتھ لین دین اور معاملہ کر کے اجتماعی زندگی بسر کریں۔

پیتیوں کے اس تنوع سے بیصورت ِ حال پیدا ہوگئ کہ ہر شخص انسانی ضرورت کی ایک چز تیار کرنے لگا حالانکہ اس کوزندہ رہنے کے لیے اور بہت سی اشیا کی ضرورت ہے، اس لیے معاشرہ کے سب افراد کے لیے جملہ ضروریات زندگی سے فائدہ اُٹھانے کی مہل صورت بھی كەمبادلەاجناس كے طریقه كورائج كيا چائے۔مثلاً ایک كسان دوسرے كسی پیشه وركوغله دے كر تبادلہ میں اپنی ضرورت کی چیز حاصل کرے ایک مدت تک لوگوں نے آپس میں تبادلہ کی پی صورت اختیار کی مگراس میں ایک طرف طرفین کو تکلیف اُٹھانی پڑتی تھی تو دوسری طرف پیر صورت بھی پیدا ہوگئ کہ مثلاً ایک شخص کے پاس اناج ہے اور اس کوروئی کی ضرورت محسوں ہوئی دوسرے کے پاس روئی تو موجود ہے لیکن سردست اس کوغلہ کی ضرورت نہ تھی غلہ اس کے پاس موجودتھا، جب بیدشواری پیش آئی تو اس دشواری کاحل بیہ تلاش کیا گیا کہ معدنی اشیا (سونے اور جاِندی) کومبادلہ کا ذریعہ بنایا گیا، اس لیے کہ سونا اور جاندی اس غرض کے لیے نہایت موزوں تھے کیونکہان کی ضخامت کم تھی اور اُن کے لانے اور لے جانے میں آسانی رہتی تھی اور اُن کے اجزامیں مماثلت اور مکسانی پائی جاتی ہے، گویاسونے اور چاندی کی تخلیق ہی اس غرض کے لیے ہوئی ہے کہان کو نقذی کے طور پر استعال کیا جائے، دوسری کسی چیز میں ہے سب اوصاف ایک جگرنہیں پائے جاتے۔

معاشرہ کے اس دوسرے درجے میں قدیم دور کے اندراگر چہاصلی پیشے محدود تھے مگر انسانی ضروریات بڑھتی رہیں تو کب اور پیشہ کے مفہوم میں بھی وسعت آتی گئی اور انسانی ضروریات کو پورا کرنے کے طریقے بھی بدل گئے اب ہرالی جدوجہد کو کو پیشہ کہنے لگے جس سے معاشرہ کی تکمیل ہوتی اور اجتماعی زندگی بسر کرنے میں سہولت پیدا ہوتی ہو، اس لیے معاشرہ ے ہرفردکا پیفریضہ ہے کہ وہ دوسرے افراد سے زندگی کی دوڑ میں الگ تھلگ نہ رہے بلکہ اپنی اور دوسرے انسانوں کی ضروریات زندگی حاصل کرنے کی جدوجہد میں برابر کا شریک رہے، اس کے لیے مضبوط قتم کی تنظیم کی ضرورت پیش آئی جس سے معاشرہ کا تیسرا مرتبہ وجود ہیں آگیا۔["والاصل فی ذلك انب لما از دحمت الحاجات وطلب الار تفاق فیھا علی وجه تقربه الاعین تعذراقامتها من كل واحد و كان بعضهم وجد طعاما فاضلا عن حاجته تقربه الاعین تعذراقامتها من كل واحد و كان بعضهم وجد طعاما فاضلا عن حاجته الله البالغة ، ص ۳٪)]

## معاشره کی تیسری منزل

معاشرہ کی یہ تیسری منزل دوسری منزل کا فطری نتیجہ ہے جس میں معاشرہ ایک وسیج اور متحد نظام کی شکل اختیار کرتا ہے اور اسی سے مملکت کی بنیا دیڑتی ہے مثال کے طور پر جب ہرخص کا پیشہ ایک دوسرے سے الگ ہوجاتا ہے اور انھیں باہمی امداد کی زیادہ ضرورت پیش آتی ہے ، اس پیش آتی ہے ، اس پیش آتی ہے ، اس فتم کے مضبوط نظام اور مملکت کوشاہ صاحب ارتفاقی سوم یا معاشرے کی تیسری منزل قرار دیتے ہیں ، اس مملکت کے بارے میں شاہ صاحب نے اپنی مشہور تالیف البدور الباذغة میں جو وضاحت فرمائی ہے اس میان بیان کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے:

"بے شک جب انسان باہمی معاملہ کرتے ہیں تو اس کے نتیج میں متاع تجارت کے مبادلہ کی مختلف صورتیں وجود میں آتی ہیں، اس سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ لوگوں کے درمیان مثلاً کاشت کاروں، تاجروں اور کیڑا بنے والوں وغیرہ کا باہمی رشتہ اور اتحاد پایاجا تا ہے۔ حقیقی مملکت چار دیواری، قلعہ اور تجارتی مرکز کا نام نہیں۔ اگر بہت سے شہرایک دوسرے کے قرب وجوار میں ہیں اور اُن کے باشندوں کا باہمی معاملہ اور لین دین جاری ہے تو یہ بھی ایک مملکت کہلائے گی۔"

معاشرہ کی چوتھی منزل

شاہ صاحب کی نظر میں بیمنزل سیاست مدنیہ کی ایک شاخ ہے اور معاشرہ کے ارتقا کے

دوران جوبین الاقوای حکومت وجود میں آتی ہے وہ معاشرہ کی چوتھی منزل ہے۔ یہ ایک ایم وحدت ہے جومخلف اکائیوں کی ترکیب سے ایک اکائی بن جاتی ہے۔ اصل بات یہ ہے کہ جب ہرایک ملک میں الگ حکومت ہواور ہرایک کے ذرائع آمدنی، اس کاخز انداوراس کی محافظ فوج علیحہ ہوتو ان کے مختلف امزجہ اور اُن کی الگ الگ استعداد اس کی باعث بنتی ہے کہ ان میں ظلم رواج پکڑے اور سنت راشدہ کوچھوڑ دیں اور ہرایک مملکت جذبہ طمع ہے تحریک پاکر دوسری مملکت پر غلبہ کی خواہاں ہو۔ مختلف مملکتوں کی یہ نوعیت ایک عظیم طاقتور نظام اور بین الاقوای مملکت کی ضرورت بیدا کرتی ہے، جس میں یہ صلاحیت ہو کہ دوسری تمام مملکتوں کو پر امن رہنے کے لیے قابو میں رکھے۔ یہ ضرورت ایک اعلیٰ خلافت کی شکل یا ایک بین الاقوای حکومت سے پوری ہوجاتی ہے۔

ارتفاقِ چہارم یا معاشرہ کی چوتھی منزل کے متعلق شاہ صاحب کی مذکورہ تحقیق سے معلوم ہوتا ہے کے محرف ایک امیر کی اطاعت مرکزیت کے لیے ضروری ہے۔ عصر حاضر کے نوجوان اسے ضروری ہیں سمجھتے۔ اس سلسلے میں علامہ عبیداللہ سندھی کی طرف سے اس مسئلہ کی وضاحت پیش کی جاتی ہے، علامہ اُستا ففر ماتے ہیں:

"آج کل کے سامی نظاموں میں اہلِ علم صرف ایک امیر کی اطاعت کومرکزیت کے لیے ضروری نہیں سمجھتے ،ان کے نزد یک اس سے خرابیاں پیدا ہونے کے زیادہ امکانات ہیں۔ شاہ صاحب اس کا علاج تجویز کرتے ہیں کہ ایک" بورڈ" ہوجس کے ارکان کے ہاتھ میں الگ الگ اختیارات ہوں جہاں تک میری معلومات ہیں میں نے کی مذہبی عالم کے ہاں اس طرح کا فکر نہیں پایا شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ ایک کامل ریاست علم سے ہاں اس طرح کا فکر نہیں پایا شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ ایک کامل ریاست میں جس میں بہت سے افراد ہوتے ہیں نظام قائم رکھنے کے لیے ایک ایما آدمی ہونا جا ہے جو اکیلا سب اُ مورکی کفالت کر ہے اور وہ" اللا مام الحق" ہوتا ہے لیکن اس کے ساتھ ہی ارشاد ہوتا ہے نوف لم یو جد ذلك اور ایما آدمی کم ہی ملتا ہے چنا نچھ اکثر دو تین اُمورد وہرے کے پاس۔ "مین اُمورد کی ہے تو یل میں ہوتے ہیں اور باتی اُمورد وہرے کے پاس۔" دی تخویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ "شخص حکومت کی ہے تجویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ "شخص حکومت کی ہے تجویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ "شخص حکومت کی ہے تجویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ دورہ سے سے خور میں کومت کی ہے تجویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ دورہ سے سے خالے عقلائے قوم کی حکومت کی ہے تجویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ دورہ سے سے سے میں میں ہوتے ہیں اور باتی اُمورد کو میں کومت کی ہے تجویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ دورہ سے میں کومت کی ہے تجویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ دورہ میں سے تحویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ کی سے تحویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ کیا سے تعویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ کیا سے تعویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ کیا گورٹری کے تو کو تعویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ کیں سے تعویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ کھورٹری پارلیمنٹری نظام کا نقطہ کی تحویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ کے تعویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ کی سے تو تعویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ کے تعویز پلا کورائیا کیا کی کورٹری کیا کورائی کے تعویز پارلیمنٹری نظام کا نقطہ کی سے تعویز پارلیمنٹری کی تعویز پارلیمنٹری کیا کی کورٹر پارلیمنٹری کی تعویز پارلیمنٹری کی تعویز پارلیمنٹری کورٹر کے تعویز پارلیمنٹریم کی تعویز پارلیم کی تعویز پارل

آغاز ہوسکتی تھی کاش اس وقت اس کی طرف توجہ کی جاتی۔''

اقترابات جن سے مراد قرب الہی کے حصول ذرائع اور 'ارتفا قات' جوعبارت ہیں معاشی، سیاسی واجتاعی تدابیر سے، شاہ صاحب کے نزدیک ان دونوں کے لیے اسلام صراطِ متنقیم بیش کرتا ہے۔ اس نے قیصریت و کسریت کوختم کر کے ''ارتفا قات' میں راہِ وسط بیدا کی۔ شاہ ولی اللہ صاحب کی حکمت آفریں طبعیت کا بیرخاص کمال ہے کہ اُنھوں نے بیر بتایا کہ رسول اللہ ﷺ کی بعثت کا ایک مقصد معاشی ناہمواریوں کا خاتمہ کرنا بھی تھا۔ [الدحیہ، اُردو، صسا، ایریل ۱۹۲۴ء]

#### ذر بعه ببداوار

معاشرہ کے معاشی نظام کی بہتری کا مدار ذرائع پیداوار پر بھی ہے اوراس کا نہایت اہم ذرایعہ زمین ہے قرآن مجید میں زمین کے متعلق ارشاوہ وتا ہے: ﴿ وَلَـقَدُ مَكَّنْكُمُ فِی الْاَرُضِ وَجَعَلْنَا لَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

شاہ ولی اللہ صاحب بنیا دی معاشی وسائل میں سے زراعت کواس قدراہمیت دیتے ہیں کہ جس ملک میں اس کے وسائل موجود ہوں۔اس جگہ اگر اس سے بے پروائی برتی جائے تو اس ملک کی تدنی حالت بھی درست نہیں رہ سکتی اور اس کا فاسد اور بربا در ہنا یقینی ہے کیونکہ خام اجناس کی پیدا وار کے بغیر نہ تجارت چل سکتی ہے اور نہ صنعت وحرفت بروئے کار آسکتی ہے۔ اجناس کی پیدا وار کے بغیر نہ تجارت چل سکتی ہے اور نہ صنعت وحرفت بروئے کار آسکتی ہے۔ السلام کا اقتصادی نظام ،مولا نا حفظ الرحلن سیوہاروی ،ص ۱۹۸]

چنانچیشاه صاحب فرماتے ہیں:

''لیں اگر باشندگان ملک کی اکثریت، صنعت وحرفت اور شہری سیاسیات ہی میں مصروف رہے اور زراعت اور مویشیوں کی حفاظت اور پرورش کی جانب بہت تھوڑے لوگ مشغول ہوں تو ان کی دُنیاوی عدنی زندگی فاسداور خراب ہوجائے گا۔["فسانھ۔

ان كان اكثرهم مكتسبين بالصناعات والقليل مكتسبين بالرعى والزراعة فسد حالهم في الدُنيا..... "(حجة الله البالغة، ٢:٢،٥ ١٠)]

اورآ کے چل کر زراعت، تجارت اور صنعت کو مدنی حیات کا اہم جز قر اردیتے ہوئے

ارشادفرماتے ہیں کہ:

"جب قو مين معاشى وسائل كو جهور كرعيش پرستانه وسائل زندگى اختيار كرليتى بين اور سر مايد دارانه سر بلند يول اور مسر فانه رفا بهت مين با جمى مقابله كومعيار حيات بناليت به تو وه بهى مد فى زندگى مين بهل بهول نهيل سكتين اورائن كى يه غير طبعى عيش كوشى ان كوجلدى لخروبتى به واسلام كا اقتصادى نظام ، مولانا حفظ الرحمن سيو باروى به ١٢٩] "فاذا قبل جم غفير منهم الى هذه الاكتساب اهملوا مثلها من الزراعات والتحارات واذا تفق عظماء المدينة فيها الاحوال اهملوا مثلها من مصالح المدينة و جر ذلك الى التنضيق على القائمين بالاكتساب الضرورية كالزراع والتحار والصناع و تضاعف المضرائب عليهم و ذالك ضرر بهذه المدينة يتعدى من عضو منهاالى عضو حتى يعم الكل و يتحارى فيها كما يتحارى الكلب فى بدن المكلوب "حدة الله البالغة ، ج:٢٠ ص:٢٠ ا

''بیں جب باشندگان ملک کی بڑی اکثریت اس سم کے (غیر طبعی اور غیر مفید) کب واکتیاب میں منہمک ہوجاتی ہے تو زراعت اور تجارت جیسے کسب وہنر چھوڑ بیٹھتی ہے اور جب شہر کے رؤسا اور اُمراالیے غلط وسائل معیشت برخرج کرتے ہیں تو ایسے لوگ مدنی مصالح کو برباد کردیتے ہیں اور آہتہ آہتہ یہ غلط انہاک ان لوگوں کی مصیبت کا باعث بن جاتا ہے جواہم اور ضروری معاشی وسائل کی جانب مشغول ہیں مثلاً کاشت کار، تجارا ورصناع، نیزیہ فاسد انہاک ان پیشہ ورا فراد پر بھاری ٹیکسوں کا باعث ہوجاتا ہے اور تھاری نیکسوں کا باعث ہوجاتا ہے اور فرد کی نیزیہ فاسد انہاک محکم کے ایک عضو (فرد) تک پہنچتا ہے اور آہتہ آہتہ تمام اعضا (فرد) ہے متعدی ہوکر دوسر یے عضو (فرد) تک پہنچتا ہے اور آہتہ آہتہ تمام اعضا (افراد) جماعت میں داء الکلب کی طرح متعدی ہوجاتا ہے۔

زمینداری سطم

زمین کی پیداوار کی اہمیت کے بعد 'زراعت'' کی شرعی اہمیت بھی ضروری ہے۔
زراعت دوطرح کی مروح ہے ایک بید کہ کوئی شخص زمین کوخود کا شت کرے اور دوسرے بید کہ
ابنی زمین کو بٹائی کے طور پر دوسرے کو کا شت کے لیے دے دے ۔ اس دوسری صورت کو شرعی
اصطلاح میں مزارعۃ کہا جا تا ہے ملک میں اس کی جو ظالمانہ روش جاری ہے جس میں کسان یا
ہاری پر بے حدمظالم ڈھائے جاتے ہیں اور کسان زمیندار کا غلام بن جا تا ہے اسے درست تسلیم
کرنے کا تو سوال ہی بیدا نہیں ہوتا۔ باقی مزارعۃ کی وہ صورت جو اسلام کے قرن اوّل میں
دانگے تھی، اس کا بھی تھم من لیجے۔

مسند امام ابوحنیفه مین "کتاب المز ارعة" کے تحت دوروایتی درج ہیں ایک حضرت جابر سے اور دوسری جضرت رافع بن خدیج سے، ان دونوں روایتوں میں زمینداری کو ناجائز قرار دیا گیا ہے۔ احادیث اور اُن کا ترجمہ درج ذیل ہے:

"ابو حنيفه عن ابى الزبير عن حابر قال نهى رسول الله عن عليه وسلم عن المخابرة"

ترجمہ: "ابوطنیفہ، ابوالزبیر کے واسطے سے حضرت جابرات روایت کرتے ہیں کہ خوالیہ نے منع فر مایا مخابرہ سے۔ "

مزارعة ومخابره بيه ہر دوقريب المعنی لفظ ہيں اور زمين کو زرعی کراہيہ پر دينے کی دوشکليں ہیں:

ا- مزارعہ: یہ کہ پیداوار کے کسی حصہ کے عوض میں مثلاً نصف یا تہائی یا چوتھائی کے بدلہ میں ذمین کرایہ پردی جائے اور نے مالک زمین کا ہو۔

۲- مخابرہ میں بھی یہی صورت ہوتی ہے مگراس میں نیج عامل یا کاشت کارکا ہوتا ہے۔ اراضی زرعی کرایہ پر دینے کی بیہ ہر دوصور تیں امام ابوحنیفہ، ما لک اور شافعی کے نز دیک اس اوراس نوعیت کی دیگرا حادیث کے تحت نا جائز ہیں۔

"ابىوسىنىفە عن ابى حصين عن رافع بن خديج عن النبى ﷺ انـــه مر بحائط

ناعجه فقال لمن هذا؟ فقلت لى فقال من اين هولك؟ قلت استاجرته قال:

"امام ابوطنيفه به بوساطت الى حيين، حضرت رافع بن خدن كاروايت به كه بي المنظمة كاررايك باغ برمواجوآ ب المنظمة كوبهت ببندآيا آ ب المنظمة فرمايا بيك كاله به كاله بيم الما يمرا به بيم المنظمة فرمايا كه بيم في بيرا واركم مي حسر كها كه بين في الس كواجاره برليا به آب في فرمايا كه الى كه بيرا واركمي حسر كها كها كه بين في الماكواجاره برليا به آب في فرمايا كه الى كاله بيرا واركمي حسر عوض اجاره برندلينا-

"وفي رواية ان النبي مربحائط فقال لمن هذا فقلت لي وقد استاجرته فقال فلا تستاجره-"

"اورایک روایت میں یول ہے کہ: نی اللہ ایک باغ پر گزر نے تو آپ اللہ نے فرمایا کہ یہ کس کا ہے؟ حضرت رافع کہتے ہیں میں نے کہا یہ میرا ہے اور میں نے اس کواجارہ پر نہ لے۔[مسند امام ابو حنیفه محترجمہ پرلیا ہے آپ ایک اس کواجارہ پر نہ لے۔[مسند امام ابو حنیفه محترجمہ مولانا سعد صن خان ، مطبع سعیدی قرآن کل ، کراچی ، س۳۱۲]

امام سلم نیشا پوری اپنی کتاب صحیح مسلم میں حضرت جابرٌ والی روایت کومتعدد طرق سے لائے ہیں مسئلہ کی وضاحت کے لیے چندروایات پیش کی جاتی ہیں:

1- "عن جابر بن عبدالله قال نهى رسول الله على عن كراء الارض" " منع " حضرت جابر" سے روایت ہے كه رسول الله علي في نام منع فرمایا-" فرمایا-"

٢- "عن جابر قال قال رسول الله على من كانتله ارض فليزر عها فان لم يزر عها فليزر عها فليزر عها فليزر عها فليز رعها الحاه\_"

٣٠-"عـن حـابر بن عبدلله قال كان لرجل فضول ارضين من اصحاب رسول الله"

فقال رسول اللُّهُ من كانت له فضل ارض فليز رعها اوليمنحها احاه فان ابي فلمسك ارضه-"

"خضرت جابر بن عبداللد سے روایت ہے کہ رسول اللہ اللہ کے صحابہ میں ہے ایک کے پاس زائد زمین ہوتو کے پاس زائد زمین ہوتو خود کاشت کرنے یا اللہ علی کو دے دے اگر ایسانہیں کرتا تو اپنی زمین کو اپنے پاس رو کے دکاشت کرنے یا ایک قتم کی تہدید ہے۔)

م - "عن جابر قال قال رسول الله "من كانت له ارض فليز رعها فان لم يستطع ان يزرعها وان عجز عنها فليمنحها انحاه المسلم ولا يواجرها إيَّاه. [مسلم، الحالطالع، كراجي، ص ١١٠١]

زمین کو بٹائی پردینے کی جومر وجہ صورت ہے اس کوامام ابو صنیفہ، امام مالک اورامام شافعی
تنول ناجائز قرار دیتے ہیں البتہ ایک صورت ایسی ہے جس کو جائز قرار دیا گیا ہے اور وہ یہ ہے
کہ نفذر قم لے کر زمین کو کرا سے یا تھیکے پر دیا جائے ، اس میں زمین کی پیدا وار کی تقسیم نہیں ہوتی ۔
حضرت حسن بھری نے اس کو بھی ناجائز قرار دیا ہے اور امام طاؤس کی بھی یہی رائے ہے جیسا
کہ امام نووی نے صحیح مسلم کی شرح میں اس کا ذکر فرمایا ہے۔

امام مالک نے اس سلسلے میں ایک روایت حضرت رافع بن خدت کے سے اس طرح ذکر فرمائی کہ پیٹم برعلیہ السلام نے زمین کوکر اید پردیے سے منع فر مایا۔ حظلہ بن قیس جوحضرت رافع سے میردوایت کرتے ہیں کہتے ہیں کہ میں نے حضرت رافع بن خدت کے سے پوچھا کہ کیا سونے اور چاندی کے وض پر بھی زمین کوکر اید پر دینا ناجائز ہے؟ حضرت رافع نے فر مایا اس میں کوئی اور چاندی کے وض پر بھی زمین کوکر اید پر دینا ناجائز ہے؟ حضرت رافع نے فر مایا اس میں کوئی

حرج نہیں۔["مالك عن ربيعة بن عبدالرحمن عن حنظلة بن قيس الزرق عن رافع بن خديج الذهب خديج ان رسول الله نهى عن كراء المزارع قال حنظلة فسألت رافع بن خديج بالذهب والورق فلا باس به (مؤطا، كتاب المزارع)]

زمین داری کی مروجہ صورت کوامام احمد اور امام ابو صنیفہ کے دوشا گردامام ابو یوسف اور
امام محمد جائز قرار دیتے ہیں مناسب معلوم ہوتا ہے کہ یہاں اس اختلاف کی قدرے وضاحت
کردی جائے علامہ سمر قندی (وفات ۵۳۹ھ) ابنی شہور تالیف تحفة العلماء میں فرماتے ہیں:
ترجمہ: ''مزارعت نام ہے زمین کو بٹائی پر دینے کا معاملہ کرنا اور معاملہ بھی اس طرح
ہے، اس میں انگور اور دوسرے پھل دار درختوں کی حفاظت اور پانی دینے کے لیے
مزدور اس کرایہ کے عوض لیا جاتا ہے کہ باغ کے پھلوں کا ایک مقرر حصہ اس کوادا کیا
جائے۔ امام ابو صنیفہ دونوں صورتوں کو ناجائز اور غیر مشروع قرار دیتے ہیں اور امام
ابو یوسف اور امام محمد کا قول ہے کہ دونوں صورتیں جائز اور مشروع ہیں۔' [تسحیفة

ملک العلماءعلامہ ابو بکر بن مسعود کا سانی نے اپنی مشہورِ عالم تالیف البددائے۔ والصنائع میں امام ابوحنیفہ کی رائے کو تروجے دیتے ہوئے امام ابو یوسف اور محمد کے استدلال کامدلل جواب دیا ہے۔

علامہ کاسانی لکھتے ہیں: ''کہامام ابو یوسف اور امام محمد نے مزارعۃ کے جواز میں خیبر کے معاملہ سے استدلال کیا ہے کہ پنجمبر علیہ السلام نے یہود خیبر کو باغات معاملہ کے طور پر اور اس کی اراضی مزارعت کے طور پر دیے تھے۔ پنجمبر علیہ السلام کے فعل سے کم از کم جواز تو معلوم ہوگیا۔ اور دوسرے کہ سلف اور خلف کا اس پر تعامل رہا ہے اور اس کا انکار نہیں کیا۔''

امام ابوحنیفہ کا یہ فرمانا کہ خیبر کا معاملہ مزار عنہیں تھا، بلکہ یہ جزیہ تھا جو اُن سے وصول کیا جاتا تھا اوراس کومزارعت پرحل کرنا تھے خہیں ہے، کیونکہ حضور اللہ نہود یوں سے یہ فرمایا تھا کہ 'افسر کے مااقر کم اللہ ''یعن' میں اس وقت تک تم کوان اراضی پر رکھتا ہوں جب تک اللہ تم کور کھے۔''اس میں تو مدت کی لاعلمی ہے معاملہ کی کوئی مقرر مدت نہیں ہے لہذا اس کو بالا

تفاق ناجائز كهنا جا جيد - كيونكه مزارعت ميں جب معين مدت نه ہوگى توبالا تفاق ناجائز ہے۔

باقى سلف وخلف كا تعامل اور كى كا انكار نه كرنا إس سے بھى جواز بردليل لينا ضحح نہيں ہے

كيونكه ہوسكتا ہے كه بيسكوت اس ليے تھا كه بيمسكله اجتها دى نوعيت كا تھا - [اماشر عية المزارعة
فقد اختلف فيها، قال ابو حنيفة انها غير مشروعة ..... النح (البدائع والصنائع، علامه كاسانی

"كتاب المزارعة")]

كيفيت نظام اجتماع

شاه صاحب كى نظر ["واعلم ان للنظام الانساني صحة كاملة ودونها صحة ناقصة ودونها مرض مدنف وبالحملة في البدن فالصحة الكاملة واذا نابت نوائب في البدن فالصحة المدنف وبالحملة في البدن فالصحة الانسان الصحة الكاملة واذا نابت نوائب في البدن فالصحة الناقصة اوالمرض المدنف، فالار تفاق الاول .... الخ" (البدور البازغة من ١٩٥٠ على والمحت ٢ - ناقص صحت فردكي طرح انساني اجتماع كا نظام بهي تين طرح كا بهوتا هے: ١- كامل صحت ٢ - ناقص صحت سا - مرض مهلك

انیانی طبیعت کا اصل مقتفنا تو سے کہ وہ اچھی صحت پر رہے۔ اور جب اس میں خلل واقع ہوتا ہے تو (انسانی اجتماع کی) صحت بگر جاتی ہے، اس حالت میں یا تو صحت ناقص رہتی ہے یا اسے مہلک مرض لاحق ہوجا تا ہے جو بالا آخر (معاشرہ کو ) ہلاک کر دیتا ہے، (اس کے ماتھ یہ جاننا بھی ضروری ہے کہ ) ارتفاق کی پہلی منزل سے کوئی بھی انسانی فرد خالی نہیں ہوسکتا، حاتھ یہ جانا بھی ضروری ہے کہ ) ارتفاق کی بہلی منزل سے کوئی بھی انسانی فرد خالی نہیں ہوسکتا، چاہو وہ پہاڑوں پر رہتا ہو یا صحراؤں میں بود وہ باش رکھتا ہو، ای طرح ارتفاق کی دوسری منزل سے انسانیت کی اکثریت نے نہیں علق، خاص طور پر بڑے شہروں کے رہنے والے اور مہذب سے انسانی سے انسانی سے انسانی میں نہ آئے تو اس کا اصلی سب ان لوگوں کے مزاج کی خرابی ہوگی تیسرے ارتفاق کو بھی اللہ تعالی ظاہر کرتار ہتا ہے۔ اس مختصر تمہید کے بعد یہ جاننا ضروری ہے کہ انسانی معاشرہ کی صحت کا مدار مال اور دولت کی عادلانہ تقسیم پر رہے۔ تیسرے ارتفاق میں جب ایک حکومت وجود میں آتی ہے تو اس کا بھی اولین فریضہ، دولت کی عادلانہ تقسیم ہے، انبیا علیہم السلام نہ صرف انسانوں کی اخروی فلاح کے لیے فریضہ، دولت کی عادلانہ تقسیم ہے، انبیا علیہم السلام نہ صرف انسانوں کی اخروی فلاح کے لیے فریضہ، دولت کی عادلانہ تقسیم ہے، انبیا علیہم السلام نہ صرف انسانوں کی اخروی فلاح کے لیے فریضہ، دولت کی عادلانہ تقسیم ہے، انبیا علیہم السلام نہ صرف انسانوں کی اخروی فلاح کے لیے

تشریف لائے سے بلکہ ان کی دعوت کا ایک اہم پہلوانسانیت کی دنیوی بہبوداور فلاح بھی تھا۔

یہی سبب ہے کہ یوسف علیہ السلام کی جب مصر کے بادشاہ کے سامنے عصمت اور امانت کھل کر ثابت ہوئی تو اُنھوں نے یہ کہہ کروز برخز انہ کاعہدہ طلب فر مایا: ﴿ فَالَ اَجُدَعُ لَئِنِی عَلَیٰ خَلَیٰ اَلَارُضِ ، اِنِی حَفِیُظٌ عَلِیُم ﴾ ترجمہ: '' مجھے زمین کے خزائن کا محافظ بنادو، کیونکہ میں مال ودولت کی حفاظت اور اس کی عاد لانہ تقسیم سے باخبر ہوں۔' حضرت ابر اہیم علیہ السلام سے کے کر حضرت کی حفاظت اور اس کی عاد لانہ تقسیم سے باخبر ہوں۔' حضرت ابر اہیم علیہ السلام سے کے کر حضرت یوسف علیہ السلام تک اس خاندان کی ثروت اور خوش حالی کا مدار مویشیوں کے ریوڑ پر تھا اور اس میں ہرم کی تعلیم موجود ہے، مثلاً ریوڑ کی بہتری کا خیال رکھنا اور الی تد ابیر اختیار کرنا جن سے اس کی پیدائش میں اضافہ ہودوسرے سے کہ حضرت یوسف علیہ السلام کی تربیت اور شورنما ایک امیر گھرانے میں ہوئی تھی اس بنا پر شعبہ مالیات کی ترقی کے وسائل کوخو بسمجھ سکتے سے ، اس لیے بادشاہ سے کہا کہ میں (معاشی معاملہ میں ) انچھی خبر رکھتا ہوں۔

شاہ صاحب کی رائے میں تو جتنے بھی انبیاعلیہم السلام تشریف لائے تھے ان سب کی نبوت تدبیر الہی کا ایک حقہ ہوتی تھی انسان، انسانی اجتماعی اور معاشرہ کومصائب سے بچانے کے لیے جو طے شدہ تدبیر الہی سے نبوت اس کا ایک جزوتھا یہی وجہ ہے کہ تدبیر الہی اسے اختیار کرتی تھی اور انبیا مبعوث ہوتے تھے۔ اس ضرورت کو خاتم الانبیا محمد رسول اللہ علیہ نے قرآن کی مجیسی کامل اور وی کے ذریعہ منزل کتاب اور شریعت حقہ کے قیام سے ختم کردیا۔

تَکُونُوُا مِنَ الْمُشُرِ کِیُن ﴾ کامطلب یہ ہوگا کہ اللہ کے سواا پنے اپنے سردار بنا کران کومت پوجو، یعنی ان سرداروں کے احکام اور اشاروں پر چل کر فطرت الہی کومت بگاڑو۔ یہ سردارتم کوآپس میں اڑا کرفرقہ بازی کا مرض پیدا کریں گے۔

اس کحاظ سے ﴿ مِنَ الْمُشُرِ کِیُن ﴾ سے مراد ﴿ مِنَ الَّذِیْنَ فَرَّفُوْا دِیْنَهُمْ وَ کَانُوا اسْتِمْ اللَّهِ مِن الدِیْنَ فَرَقَ اللَّهِ الاراس تفرقہ کی معرود کا درجہ یہ مورت ہوگی کہ کچھلوگوں نے ایک آ دی کی بیروی قبول کر کے اس کواپنے لیے معبود کا درجہ دے دیا اور اس کے تابع ہوکرایک فرقہ بنالیا۔ اور دوسر بےلوگوں نے کی دوسر بے انسان کو اپنا مردار بنالیا۔ فرقہ پرسی اس طرح بڑھی رہی۔ اور یہ فطرت کے خلاف ہے۔ ہر سردار اپنی جماعت کو بڑھا کر اس کو دوسری جماعت سے لڑا دیتا ہے۔ انسانی معاشرہ کی فلاح باہمی کشت وخون کی اجازت نہیں دیت ۔ جب انسانی اجتماع یا بیئت اجتماعیہ فکڑ بے فکڑ بے ہوجاتی ہو تو اس کا دینی موازی کے مطابق رکھنا منظور ہے تو اس کا دینی مردار ایک ہونا چا ہے اور یہ ایک اللہ ہے۔ اس سے یہ بات صاف صاف سماف سمجھ میں آتی ہے کہ سردار ایک ہونا چا ہے اور یہ ایک اللہ ہے۔ اس سے یہ بات صاف صاف سموٹر ہیں آتی ہے کہ شرک انسانی اجتماع کی فطرت کے فلا ف ہے جواسے دو حصوں میں بانٹ کر لڑا دیتا ہے۔ انسانی اجتماع کی فطرت کے فلا ف ہے جواسے دو حصوں میں بانٹ کر لڑا دیتا ہے۔ انسانی اجتماع کی فطرت کے فلا ف محدت کے بعد اقتصادی اشتراک اور مالی تعاون ضروری جیز ہے۔ اس سے انسانی اجتماع کے لیے فکری و حدت کے بعد اقتصادی اشتراک اور مالی تعاون ضروری جیز ہے۔ اس سے انسانی معاشرہ مضبوط ہوتا ہے، جب تک کی معاشرہ میں اس کی تحکیل نہ ہوگ

انسائی اجماع کے کیے فلری وحدت کے بعدا فضادی اشتراک اور مالی تعاون ضروری چیز ہے۔اس سےانسانی معاشرہ مضبوط ہوتا ہے، جب تک کسی معاشرہ میں اس کی تکمیل نہ ہوگی اور نقیم مال ودولت کا نظام عادلا نہ اور مساویا نہ نہ ہوگا تو یہ بحرانی حالت سے دو جار ہوگا اور اس سے سے گے اُمور کا صدور نہ ہوگا اور نہ وہ ٹھیک طور پرتر تی کر سکے گا۔

اقتصادی اشتراک رکھنے کے لیے جماعت کے ہرفرد کا یہ فرض ہے کہ وہ اپنی ضرورت سے زائد مال ودولت کو اس طرح تقسیم کرے کہ اس سے اوّل اپنے رشتہ داروں کی ضرورت واحتیاج کو پورا کرے اور اُن کو حصہ دے۔ ﴿ فَاتِ ذَا الْفُرُبِیٰ حَقَّهُ ﴾ ای کی طرف اشارہ ہاس کے بعد قر آن مجید میں ﴿ وَالْہَمَ سُحِیُنَ ﴾ کہہ کریے تھم صادر ہوا کہ رشتہ داروں کے ساتھ میں کو بھی اپنے مال میں شریک بناؤ۔ پھر ﴿ وَابُنَ السَّبِیُل ﴾ مسافر کا ذکر ہوا اسے بھی اس کھی دواور اس کو اپنے مال میں شریک بناؤ۔ ایک خاندان کو دوسرے خاندان سے اور ایک کا تحق دواور اس کو اپنے مال میں شریک بناؤ۔ ایک خاندان کو دوسرے خاندان سے اور ایک

قوم کودوسری قوم سے ملانے کے لیے مسافروں کی ضرورت رہتی ہے۔ سیاحت پیشہ لوگ ہمیشہ قوموں میں آتے جاتے رہتے ہیں اور ایک سوسائل کے حالات سے دوسری سوسائل کو باخر کرتے رہتے ہیں۔ اس طرح بیسوسائل کا ایک مفید حصہ ہیں سوسائل کا ہر فرد جب مسافروں کو ابنی زندگی کی ضرور توں میں شریک کرتا ہے تو انسانی اجتماع اور سوسائل میں ایک قتم کا اشتراک بیدا ہوتا ہے۔ یہ ایک ایسا قانون ہے جس سے انسانوں میں بتدریج محبت اور اقتصادی اشتراک اور تعاون بیدا ہوتا جا تا ہے اور اس طرح انسانی د ماغ پر کسی قتم کا بوجھ ہیں ہوئا۔

اسلام نے ایک ایساا قضادی نظام بیدا کیا ہے کہ جب اس پڑمل ہوتا تھا تو ایک مسلمان ہیانیہ سے لے کرچین تک ایک بیسہ لیے بغیر سفر کرسکتا تھا۔ نو جوان مسلمانوں کواپی طبیعت کے موافق جس فن کا شوق بیدا ہوتا تھا اس کی تکمیل کے لیے بغیر بیسہ سفر کرتے اور دُنیا بھر کی اسلامی سوسائل کے ذریعہ اپنے فن کی تکمیل کرتے تھے اس طرح نہ تو کسی آ دمی پر ہو جھ پڑتا تھا اور نہ مسافر مسلمان مالی امداد لینے میں اپنی کسر شان سمجھتے تھے۔ یوری اپنی ترقی کے دور میں بھی بیر و ح بیدانہ کرسکا۔

افسوس ہے کہ بیا قضادی اشتراک اور تعاون آہتہ آہتہ مسلمانوں میں ہے اُٹھتا گیا، جس کے نتیجہ میں مسلمان اپنی ثقافتی وراشت جھوڑ کر تنزل اور غلامی کی زندگی بسر کرنے گئے۔ دُنیا کی اکثر آبادی کے نو جوان اشتراکیت کی طرف مائل ہیں مگران کا لائحہ کل دین سعادت ہے بہ بہرہ ہے۔ اسی وقفہ میں اگر مسلمان نو جوانوں نے اپنے اقتصادی اشتراک کے ورثہ کو دوبارہ ہاتھ میں لانے کی تھوڑی ہی کوشش شروع کردی تو پھران کو کوئی غلام نہیں بنا سکتا۔ مسلمانوں کی کی جماعت یا قوم میں اگر میکا م شروع ہو گیا تو اُمید ہے کہ مسلمانوں کی دوسری قومیں بھی اس میں بہت جلد شریک ہوجا کیں گی اور ایک ایساز بردست بین الاقوا می اسلامی مرکز بن جائے گا جس کا مقابلہ کوئی طافت نہ کر سکے گی۔

\_\_\_\_[الـولـى: نومبر۲ ۱۹۷ء+جنورى، فرورى، مارچ ۱۹۷۳ء/پیضمون۴۸راتساطیس طبع ہوا۔۲



# افكارِشاه ولى الله يرخقيقي مقالات

اس جدید اور سائنسی دور میں شاہ ولی اللہ صاحب کے فلے فہ اور فلک اہمیت اس سے کی جارہی جات ہے۔ شکا گو یو نیورسٹیوں میں شاہ صاحب کے علوم اور فلے پر ریسرچ کی جارہی ہے۔ شکا گو یو نیورٹی کے ایک پروفیسر اور ولی اللہی علوم کے عظیم ماہر ڈاکٹر فضل الرحمٰن صاحب نے ہمیں بتایا کہ شکا گو یو نیورٹی میں جلد شاہ صاحب کے فلے فہ اور فکر کی تعلیم اور ریسرچ کے لیے ایک مستقل شعبہ کھولا جارہا ہے۔ یورپ اور مغربی مما لک میں شاہ صاحب کے فلے کی مقبولیت کا اثر مشرق بعید کے مما لک پر بھی ہوا ہے۔ ہمارے دوست پروفیسر محمد کو فلے کی مقبولیت کا اثر مشرق بعید کے مما لک پر بھی ہوا ہے۔ ہمارے دوست پروفیسر محمد الیوب قادری صاحب نے بتایا کہ ادارہ یادگارِ غالب کراچی میں ۱۹ رستمبر ۱۹۷۳ء کو ڈ اکٹر پروفیسر ابوالخیر کشفی کا ایک لیکچر بعنوان ' جاپان اور اُردو' ہوا۔ کشفی صاحب تقریباً دوسال بوفیسر ابوالخیر کشفی کا ایک لیکچر بعنوان ' جاپان اور اُردو' ہوا۔ کشفی صاحب تقریباً دوسال ایخ لیکچر کے دوران انکشاف کیا کہ اوساکا یو نیورشٹی کے پروفیسر کان کا گایا ( Kan اپنی لیکچر کے دوران انکشاف کیا کہ اوساکا یو نیورشٹی کے پروفیسر کان کا گایا ( Kagaya نان میں ترجمہ کر چکے ہیں۔ ابھی کام مکمل نہیں ہوا ہے، ان شاء اللہ جلد کمل ہوجائے گا۔

شاہ صاحب کی شخصیت علوم اور فلسفہ سے پہلے ہمارے اُستاد علامہ عبید اللہ سندھی نے کرایا تھا۔ علامہ مرحوم سالہا سال فلسفہ ولی اللہی کا مطالعہ کرتے رہے اور درس دیتے رہے۔ آپ نے اس فلسفہ کی تعلیم حضرت شخ الہند مولا نامحود الحسن سے حاصل کی اور شاگر دی کے زمانہ ہی میں آپ کوشاہ صاحب کی کتابیں ازبریا دھیں۔ جس کا اظہار اُستاذ حضرت مولا ناحسین احمد مدنی نے اپنی ایک تحریمیں کیا ہے اس کے بعد ہی برصغیر میں شاہ صاحب کی تعلیمات کی طرف علمی حلقوں این ایک تحریمیں کیا ہے اس کے بعد ہی برصغیر میں شاہ صاحب کی تعلیمات کی طرف علمی حلقوں میں توجہ بڑھی مجلّہ الفرقان کا شاہ ولی اللہ نمبر نکا۔ اور اس طرح اس فلسفہ اور حکمت سے دلچیہی برطعتی میں توجہ بڑھی مجلّہ الفرقان کا شاہ ولی اللہ نمبر نکا۔ اور اس طرح اس فلسفہ اور حکمت سے دلچیہی برطعتی

گئے۔علامہ اُستاذ سندھی نے ایک طرف جامعہ ملیہ میں ولی اللہی فلسفہ اور حکمت کی تعلیم کے یہ ڈاکٹر ذاکر حسین صاحب کے تعاون سے بیت الحکمۃ کی بنیادر کھی تو دوسری طرف سندھ میں بھی مظہر العلوم کھڈہ کرا جی اور پیر جھنڈ امیں بیت الحکمۃ کی شاخیں قائم کیں۔ اُستاذ علامہ سندھی بیرانہ سالی اور علالت کے باوجود دورہ کر کے مختلف مرا کز علمیہ میں شاہ صاحب کے فلسفہ اور فکر کی تعلیم میں شاہ وسالے ۔ اور بیرا م آگے بڑھتا کہ دیتے رہے۔ اس طرح کافی نو جوان حکمت ولی اللہی سے شناسا ہوگئے۔ اور بیرا م آگے بڑھتا گیا۔ حیدر آباد سندھ میں شاہ ولی اللہ اکیڈی کا قیام بھی ای علمی جدوجہد کا نتیجہ تھا کہ حضرت اُستاذ علامہ سندھی کے متعلقین کی پیہم کوشش سے شاہ صاحب کی حیات ،علوم اور فلسفہ پر تحقیق کے لیے بیہ تحقیق ادارہ قائم ہوا جس نے تقریباً چالیس پچاس چھوٹی بڑی مائی کتابیں شاہ صاحب کے فکر اور فلسفہ پر شائع کیں۔ اور اس کے کام کی شہرت اور مقبولیت کا اندازہ اس سے کیا جاسکتا ہے کہ یورپ اور فلسفہ پر شائع کیں۔ اور اس کے کام کی شہرت اور مقبولیت کا اندازہ اس سے کیا جاسکتا ہے کہ یورپ اور مغربی ممالک کی یونیورسٹیوں میں جاتی ہیں۔ اور کئی ایک مستشرق نے حیدر آباد میں قیام کرکے مغربی ممالک کی یونیورسٹیوں میں جاتی ہیں۔ اور کئی ایک مستشرق نے حیدر آباد میں قیام کرکے اکیڈی کے اسا تذہ سے علمی استفادہ کیا ہے۔

استاذعلامہ عبیداللہ سندھی سے برصغیر میں جن نے تعلیم یافۃ نو جوانوں نے علمی استفادہ کیا تھا، ان میں پروفیسر محد سرورصاحب کے علاوہ برصغیر کے مشہور دانشور ڈاکٹر فضل الرحمٰن اور محتر کے المرعبدالواحد صاحب ہالے بوتا کے نام سرفہرست ہیں۔ ڈاکٹر ہالے بوتا صاحب برصغیر کے جانم ہیں جھوں نے آکسفورڈ یو نیورٹی سے حضرت شاہ صاحب کے فلفہ اخلاق اور عملی علم ہیں جھوں نے آکسفورڈ یو نیورٹی سے حضرت شاہ صاحب کے فلفہ اخلاق اور عملی علم پر حقیقی مقالہ کھر پی ای ڈی کی ڈگری حاصل کی ۔ اور پھرسالہاسال جامعہ سندھ میں شعبہ اسلامیات کے صدر رہے اور فلفہ ولی اللہی کی نو جوان نسل کو تعلیم دیتے رہے اس سے شاہ صاحب کے فکر کی اشاعت میں بردی مدد پہنچی ۔ اور پھر موصوف کئی سال تک شاہ ولی اللہ اکیڈی صاحب کے انتظامیہ بورڈ کے ڈائر کیٹرر ہے ۔ اکیڈی نے شاہ صاحب پر آپ کے انگریز کی علمی مقالے کا اُردواور سندھی دونوں ذبانوں میں ترجمہ کرایا ہے ۔ سندھ ترجمہ تو جھپ کرشائع ہو گیا ہے اور اُردو ترجمہ ذیر طبع ہے وہ بھی ان شاء اللہ جلد جھپ جائے گا۔ اس سے شاہ صاحب کو سجھنے ہیں اور ترجمہ ذیر طبع ہے وہ بھی ان شاء اللہ جلد جھپ جائے گا۔ اس سے شاہ صاحب کو سجھنے ہیں اور ترجمہ ذیر طبع ہے وہ بھی ان شاء اللہ جلد جھپ جائے گا۔ اس سے شاہ صاحب کو سجھنے ہیں اور ترجمہ ذیر طبع ہے وہ بھی ان شاء اللہ جلد جھپ جائے گا۔ اس سے شاہ صاحب کو سجھنے ہیں اور

آسانی پیداہوگ۔ شاہ صاحب کی حکمت سے دلچیسی رکھنے والوں کو بیخبر بھی باعث مسرت ہوگی اس نے ہوگ اور سائل کے عکس بورپ کے بعض جامعات کے ہم نے شاہ صاحب کے بچھ نایاب کتابوں اور رسائل کے عکس بورپ کے بعض جامعات سے حاصل کیے ہیں ،ان کی ترتیب اور تحقیق کا کام بھی جاری ہے ،اُمید ہے کہ وہ بھی جلد حجیب کرمنظر عام برآجا کیں گی۔

[الولی: اکتوبر ۱۹۷۳ء]

## معاشرتی مسائل اورفکرِ ولی اللهی

آج کل پاکستان میں تاجر طبقہ ہویا کارخانے دار، ہرایک میں حصولِ زر کی دوڑ میں بازی لگی ہوئی معلوم ہوتی ہے۔وقت کی عوامی حکومت اپنی طرف سے سرتو ڑکوشش کررہی ہے کہ عوام کوسہولت کے ساتھ کم قیمت اور بغیر ملاوٹ کے روز مرہ کی ضروری اشیا بآسانی ملتی رہیں، چور بازاری، ملاوٹ اور سمگلنگ ختم ہو، مگر تا جروں میں پچھ طبقہ ایسا ہے کہ جس کے اندرانسانی ہمدردی مفقود معلوم ہوتی ہے بھی کسی چیز کی باہر کمی محسوس ہوئی تواس کے دام آسان سے باتیں کرنے لگ جاتے ہیں۔بات صرف اتن ہے کہ تا جراوگ مزارعوں اور زمین داروں سے معمولی نرخ میں موسم میں ضروری اشیا بکثرت خرید کر کے رکھ لیتے ہیں چرگا ہوں سے جو جا ہیں دام وصول کرتے ہیں اور وہ چیز بڑھتے بڑھتے عوام کی خرید کی وسعت سے بڑھ جاتی ہے۔ دولت اور سرمایہ کے جمع كرنے كى ييكن عوام كے ليے باعث مصيبت بن جاتى ہے۔ مگر كوئى رحم نہيں كرتا۔ حالانكہ انسانی معانشرہ میں اسلام نے جواُصول ارتفا قات کےمقرر کیے ہیں اگر ان پرعمل کیا جائے تو پیمسکلہ بآسانی حل ہوسکتا ہے۔انسانی معاشرہ فلسفہ اسلام کی روسے ایک فردی حیثیت رکھتا ہے اور بقول شاہ ولی اللّٰہ صاحب ہرانسان کھانے ، پینے ، دھوپ اور بارش سے حفاظت اور سردی سے بیخے کی غرض سے گرمی پیدا کرنے کے اسباب تلاش کرنے ، وغیرہ میں اینے ابنا جنس کا ہم نوا ہے اور انسان کے حال پر اللہ تعالیٰ کی بیر خاص عنایت ہے کہ اس نے ان ضروریات کی سہولتیں ہم يہنچانے كے ليے اس كى صورت نوعيہ كے اقتضا كے موافق اس كو "الہامات طبعيه" سے نوازا م اور میقینی أمر ہے کہان اُمور میں تمام افراد انسانی مساوی درجہ رکھتے ہیں۔البتہ وہ انسان اس ے متننی ہے جوناقص الحلقت ہے اور اس کے مادّہ نے خلاف ورزی کی ہے۔ ''الہامات ِطبعیہ'' میں انسان کی کوئی خصوصیت نہیں ہے،ان سے حیوانات کو بھی نوازا گیا

ہے۔ شہد کی تکھیوں کو دیکھو کہ وہ کس طرح پھولوں بھلوں کو چوتی پھرتی ہیں؟ کس طرح اپنا گھر اور چھتہ بناتی ہیں؟ جس کے اندوہ اور اس کے ابنا جنس مجتمع ہوتے اور رہتے ہیں اور پھر کس طرح وہ اپنے قائد کی اطاعت کرتی ہیں اور پھر کس طرح وہ مل کر شہد بناتی ہیں؟ مگرانسان کو بقول شاہ ولی اللہ صاحب تین چیزیں مزیدعنایت کی گئی ہیں۔

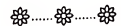
اقبان میں اجتماعی فکر اور سوج بچار موجود ہے۔ وہ اگر کوئی کام کرتا ہے تو اس میں سارے انسانی میں اجتماعی فکر اور سوج بچار موجود ہے۔ وہ اگر کوئی کام کرتا ہے تو اس میں سارے انسانی معاشرہ کے رفاہ عام کوخیال میں رکھتا ہے اور صرف غرض محسوس کو سامنے نہیں رکھتا اور چو پائے اپنے ''دواعیہ طبعیہ'' کی بنا پر صرف کسی غرض محسوس کی وجہ سے کام کے لیے تیار ہوجاتے ہیں، مثلاً بھوک، بیاس وغیرہ کی خواہش ان پر سوار ہوئی اور وہ کرگزرے، بخلاف انسان کے کہوہ بیا اوقات کسی منفعت معقول کی بنا پر اقدام کرتا ہے۔ یااس لیے وہ کسی کام کا ارادہ کرتا ہے کہ لوگوں کے دلوں میں اپنی جاہ وعظمت کا سکہ بٹھائے اور اپنی وجاہت اور اثر ورسوخ استعال

انبان کی حیوانات سے دوسری امتیازی چیزشاہ صاحب کی تحقیق کے مطابق ہے کہ انبان اپنی ضرور یات زندگی کو پورا کرتے وقت ' ظرافت' اور' نطافت' کا بھی خیال رکھتا ہے اور دوسرے حیوان صرف اپنی خواہشات پوری کرتے ہیں۔انبان بسااوقات بیر چاہتا ہے کہ این ضروریات سے بھی زیادہ کسی چیز کو حاصل کرلے اور اس میں نفاست پیدا کرکے اپنی آنکھووں کو صند ااور اس میں نفاست پیدا کرکے اپنی آنکھووں کو صند ااور اس میں نفاست پیدا کرکے اپنی آنکھووں کو صند ااور اس میں نفاست پیدا کر کے اپنی آنکھووں کو صند ااور اس میں نفاست پیدا کر کے اپنی آنکھووں کو خواہش مند رفیقہ حیات، لذیذ وخوش ذا لقد کھانے ،عمدہ لباس، بلندو بالا ایوانوں اروحو یکیوں کا خواہش مند موتا ہے۔ مگران چیز وں میں بھی اس کا پر فرض ہوتا ہے کہ رفا ہیت بالغداور نہایت آرام پرتی کی حدور یات میں ان کا مدد گار ومعاون ہو، ان کی تکالیف اور صدکو نہ پنچے۔ اپنے ساح کی ضروریات میں ان کا مدد گار ومعاون ہو، ان کی تکالیف اور ضروریات کو پی تکایف اور ضروریات کو پی تکایف اور ضروریات کو بی تعلیف اور ضروریات کی دوریات کی تکایف اور صدوریات کو پی تکایف اور صدوریات کی تکایف اور صدوریات کو پی تکایف اور ضروریات کو بی تو کے انبانوں میں پھھوگی ایسے صاحب عقل و بصیرت حیوانوں سے تیسری امتیازی چیز ہے کہ انبانوں میں پھھوگی ایسے صاحب عقل و بصیرت حیوانوں سے تیسری امتیازی چیز ہے کہ انبانوں میں پھھوگی ایسے صاحب عقل و بصیرت حیوانوں سے تیسری امتیازی چیز ہے کہ انبانوں میں پھھوگی ایسے صاحب عقل و بصیرت

ہوتے ہیں جوضروریات زندگی کے لیے معید تذہیریں نکال لیتے ہیں اور کچھلوگ ایسے بھی ہوتے ہیں جن کے دلوں میں یہی اُمورای طرح کھلتے رہتے ہیں جس طرح اربابِ عقل وبصیرت کے دلوں میں میں کھلتے رہتے ہیں جس طرح البیت نہیں ہوتی ۔ گرجب وہ حکما سے دلوں میں میں کھلتے رہتے ہیں اُن کی استنباط کی قابلیت نہیں ہوتی ۔ گرجب وہ حکما سے ملاقات کرتے ہیں اور اُن کے استنباط کیے ہوئے مفید طریقوں کے سنتے ہیں تو ان کے قلوب ان چیزوں کو قبول کر لیتے ہیں۔

شاہ صاحب ان امتیازات کو تفصیل کے ساتھ بیان کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ ان
"الہامات ضروریہ" کا تعلق ان اشیا ثلاثہ کے ساتھ ایسا ہے جیسا کہ نفس کا کہ انسان کے لیے اصل
تنفس کا ہونالازمی ہے، جس طرح کہ حرکت بنفس ضروری ہے نبض ہوگی تو وہ حرکت کرے گی اور
حسب قوت وعوارض تیزیا سست ہوگی ۔ اسی طرح تنفس کا ہونا ضروری ہے ۔ لیکن تنفس کا چھوٹا بڑا کرنا
انسان کے اخیار میں نہیں ہے۔

بہر حال انسان میں اگر انسانیت، اخلاق اور حبکہ الوطنی کا جذبہ بیدا ہوجائے، ایک انسان کی تکلیف اپنی تکلیف تصور کر ہے تو بیا وی خی اور اقتصادی بے راہ روی معاشرے ہے ختم ہوجائے۔اصفیاءِ کرام ای لیے دُنیا سے دور رہنے کی اپنے متعقدین کو تقین کرتے تھے کہ جب ان کے دلول میں دُنیا کی محبت نہ ہوگی تو وہ اس کے جمع کرنے میں ناجا مُزطریقوں سے کام نہ لیس گے اور اُن میں انسانی ہمدردی کا جذبہ اُنجرے گا، کیونکہ دُنیا کی محبت ہرگناہ کی جڑ سے۔۔۔۔[الولی: نومبر ۱۹۵۵ء]



#### شرك اورا فكارِشاه و لي الله

اسلام کے ظہور کے زمانے میں جن لوگوں کواس کی دعوت دی جاتی تھی وہ مشر کا نہ عقائد اور رسومات میں مبتلا تو ضرور تھے۔لیکن خالق کا مُنات کا انکاروہ بھی نہیں کرتے تھے۔قرآن علیم میں مکہ اور عرب کے غیرمسلم معاشر ہے کے متعلق آیا ہے:

ترجمہ: ''اگر آپ ان سے پوچھیں کہ آسانوں اور زمین کوکس نے بیدا کیا ہے تو وہ (جواب میں) کہیں گے کہ اللہ نے پیدا کیا ہے۔''

اس طرح وه خالقیت کا تو اقر ارکرتے تھے کین ان کا پیمقیدہ تھا کہ اللہ کی صفات بھی کی غیر اللہ کی شخصیت میں پائی جاتی ہیں اور پھر وہ ایسے غیر اللہ کی اس لیے عبادت کرتے تھے کہ ان کی عبادت کے ذریعہ خدا پاک کا قرب حاصل کریں قر آن حکیم نے اس کو نثرک فی العبادہ قر ار دیا ہے۔ موجودہ دور میں بھی ایسا ہی شرک نہ صرف غیر مسلموں میں پایا جاتا ہے بلکہ مسلمانوں میں بی بیبیوں افراد ہیں جو نثرک میں مبتلا ہیں۔ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب اپنی مشہور عالم تالیف حجة الله البالغة میں شرک کی حقیقت بیان کرتے ہوئے فر ماتے ہیں:

"شرک کی حقیقت ہے کہ کسی بڑے برزگ آدمی کی نسبت ہے اعتقاد قائم کرلیا جائے کہ اس سے آٹار عجیبہ اس لیے صادر بور ہے ہیں کہ وہ ان صفات کا ملہ سے متصف ہے جن سے دوسرے انسان متصف نہیں اور وہ صفات ایسی ہیں جو واجب تعالی جلی مجدہ کے ساتھ مخصوص میں غیر میں نہیں پائی جا سکتیں ہاں غیر میں اس وقت پائی جا سکتی ہیں جب کہ واجب تعالی اے الو ہیت کے لباس سے نوازے اور وہ ذات واجب میں فنا ہو کہ اس کی ذات میں باقی ہوجائے اور اس قتم کے دوسرے اعتقادات اور خرافات اس خیالات میں قائم کے بہتے ہیں۔ چنانچہ صدیث شریف میں وارد ہے کہ شرکین اس خیالات میں قائم کے بہتے ہیں۔ چنانچہ صدیث شریف میں وارد ہے کہ شرکین اس کی کا تلبیداس طرح پڑھا کرتے تھے: "لبیك لبيك لاشريك لك الا شريك

هولك تسليكه وماملك - "ترجمه: "هم تيرى بارگاه ميں حاضر ہيں ہم تيرے حضور ميں حاضر ہيں تيراكوئي شريك نہيں مگر ہاں وہ تيراشريك ہے جس كا تو مالك ہے اوراس كى ملكيت كا بھى تو مالك ہے - "

اس فتم کے اعتقاد کی بناپرلوگ ایسے آدمی کے سامنے انتہا درجہ کی عاجزی ظاہر کرتے ہیں اوراس کے ساتھ وہ معاملہ کرتے ہیں جو بندے اپنے خدا کے ساتھ کرتے ہیں۔

اس معنی کی بہت می صور تیں اور قالب ہیں اور شریعت انھی صور توں اور قالبوں سے بحث کرتی ہے جن پرلوگ شرک کی نیت سے مل کیا کرتے ہیں اور یہی صور تیں اور قالب در حقیقت شرک حقیقی کا مظنہ اور اس کے مشابہ بن کررہ گئے اور عاد تا شرک ان صور توں اور قالبوں کے لیے لازم ہوگیا اور جس طرح شریعت نے مصالح ومفاسد کے علل واسباب کو اصل مصالح ومفاسد کا قائم مقام گر دانا اس کے بعد شاہ صاحب مواقع شبہات بتاتے ہوتے فرماتے ہیں: ''جم شمصیں یہاں ان اُمور سے آگاہ کردینا جا ہے ہیں جن کو اللہ تعالیٰ نے شریعتِ محمد سے میں مظنہ شرک اور مواقع شبہات گر دانا ہے اور مخلوق کو اس سے روکا ہے۔''

ان مواقع شبہات میں ہے ایک ہے ہے کہ لوگ بتوں اور ستاروں کے سامنے سجدہ کیا کرتے تھے بس اللہ تعالیٰ کی طرف سے غیراللہ کے آگے سجدہ کرنے کی ممانعت اُتری - چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ترجمہ:'' نہ آفا ب کو سجدہ کرونہ چاند کواوراس اللہ کو سجدہ کروجس نے ان کو بیدا کیا ہے۔''

سجدہ میں شریک گرداننا درحقیقت تدبیر عالم میں شریک گرداننا ہے کیونکہ شرک فی السجدہ اور شرک فی السجدہ اور شرک فی السجدہ اور شرک فی السجدہ اور شرک فی اللّٰہ پردونوں باہم لازم وملزوم ہیں اور بیا مراس طرح نہیں ہے جس طرح کہ بعض مشکلمین کا خیال ہے کہ تو حید وعبادت صرف اللّٰہ تعالیٰ کا حکم ہے جواختلاف ادیان وملل کی بناب مختلف ہوتار ہتا ہے اس کے لیے کسی دلیل بر ہانی کی یہاں ضرورت ہی نہیں۔

حق ہے ہے کہ شرکین کواُ مورِ عظیم میں تو حید و تخلیق اور تو حید مذبیر کا کامل اعتراف تھااور ہے بھی ان کے نز دیکے مسلم تھا کہ عبادت ان دوصفات ہی کے ساتھ لا زم ہے اور یہی وجہ ہے جو الله تعالی نے ان اُموروصفات ہی کی بناپرمشرکین پرالزام قائم کیا ہے۔

شرک کے ان مواقع شبہات میں سے یہ بھی ہے کہ مشرکین اپنی احتیا جوں کوغیر اللہ کے سامنے پیش کرتے اور اُن سے مدد چاہتے تھے وہ مریض کے لیے شفا چاہتے اور غنا کی درخواست کرتے اور اس بنا پر وہ منیں ماننے اور اس طرح اپنی مرادیں پوری ہونے کی اُمیدیں رکھتے تھے۔ خیر و برکت کی اُمید میں ان کے نام لیا کرتے تھے اور اس وجہ سے اللہ تعالیٰ نے لوگوں پرلازم کردیا کہ وہ اپنی نمازوں میں ایاك نعبد وایاك نستعین (ترجمہ: 'نہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور تجھہ ہی سے مدد چاہتے ہیں') پڑھا کریں۔ دُعا کے معنی عبادت کے ہیں۔ اس معنی عبادت کے ہیں۔ اس معنی عبادت کے ہیں۔ اس معنی حیاد ت کی حیاد ت کر کے گائید میں اللہ تعالی کا بی قول ہے۔ ترجمہ: '' تم خدا ہی سے اپنی حاجت طلب کر وہ ہی تھا ری

آگے چل کرشاہ صاحب کصے ہیں: اور انھی مواقع میں سے ایک ہے ہے کہ لوگ اپنے احبار ور ہبان علما، مشاکخ ، عباد اور زباد کو "اربابا من دون الله" یعنی" اپنے پروردگار اور حاکم بنائے ہوئے تھے۔"اس معنی میں کہ ان لوگوں نے بیاعتقاد قائم کرلیا تھا کہ جو چیز اُنھوں نے طال کی ہوہ وہ اقع میں حلال ہے اور جو چیز حرام کی ہو وہ فنس الامر میں حرام ہے۔ حضرت شاہ صاحب نے شرک کے جن اقسام کا ذکر فرمایا ہے وہ اب بھی مسلمانوں میں یائے جاتے ہیں جب تک ان سے مسلمانوں کا معاشرہ پاک وصاف نہ ہوگا تب تک صحیح اسلامی معاشرہ کی بنیا دیے مین ہے۔

[الولی:

₩.....₩

ايريل و ١٩٧٤ء

### افكارشاه ولى الله اور بهارا كردار

مرحوم ڈاکٹر ذاکر حسین شخ الجامعہ نے پاکستان کی تشکیل ہے بھی پہلے جامعہ ملیہ میں بیت الحكمة كے قيام كى اپيل كرتے ہوئے فرمايا كہ: ہمارے فكر مركزى نے جوتدن پيدا كيا تھا جو ادارے قائم کیے تھے وہ اسی جمود کے عالم میں ہیں ۔حکومت،معیشت، قانو ن،علوم وفنو ن جوہم نے بیدا کیے تھے وہ حوادث زمانہ سے افکار بنیادی کی مرکزی حرارت سردیر جانے سے سب کے سب مٹ گئے اور مٹ رہے ہیں اور ایبا کیوں ہوا؟ بقول مرحوم ڈ اکٹر صاحب کے'' قومی زندگی کا مرکز اس کے بنیادی افکار ہوتے ہیں، اس کے عقیدے اس کا نظام اقد اراس کے معیار کر داراس کی معیاری زندگی کے نمونے اوراس کی اجتماعی زندگی کے ولولے ان کے لیے قوم کی انفرادی اور اجتماعی زندگی وقف ہوتی ہے تو قومی زندگی کانشو ونما ہوتار ہتا ہے جب اس مرکز پرزندہ اور زندگی بخش افکار باقی نہیں رہتے محض عادتیں اور لفظ بن جاتے ہیں تو حیات قو می یر جمود طاری ہوجا تا ہے۔لیکن بیزندہ اورزندگی بخش افکار سے ہم کیوں محروم ہوئے؟اس کیے كه بم نے اپنی قوم کے عقلی اور وجدانی سر مایی ملم سے قطع تعلق کرلیا اگر ہم اپنے عقلی اور وجدانی علوم سے واقف ہوتے تو لا محالہ نئے حقائق زندگی کی کرید بھی ہم کر سکتے اور اپنی علمی وفکری کوتا ہیوں کو بھی جان لیتے اور اس طرح جمود ہمیں لاشئہ بے جان نہ بنادیتا!

جس طرح جامعہ ملیہ میں شاہ ولی اللہ صاحب کی حکمت اور فلسفہ کی تعلیم اور تحقیق کے لیے بیت الحکمۃ کاعلمی ادارہ قائم ہواای طرح سندھ میں بھی مظہر العلوم گھڈہ کرا جی بیر جھنڈہ، شہداد کوٹ، بیر بخش بھٹواور دوسرے مقامات پر بیت الحکمت کی شاخیس قائم ہوئیں، قیام پاکستان کے بعد حالات کی اچا نگ تبدیلی اور وطن کی آزادی ہے ایسے نئے مسائل بیدا ہوگئے کہ بھا دارے کمزور پڑگئے۔البتہ ۱۹۲۳ء میں محکمہ اوقاف کی اعانت سے شاہ صاحب کی حکمت کی

اشاعت کے لیے حیدر آبادسندہ میں ایک علمی ادارہ شاہ ولی اللہ اکیڈی کا قیام عمل میں آیا اور اس کے مصارف کے لیے بھی سندھ کے ایک مخیر بزرگ سیّدعبدالرحیم شاہ سجاولی نے جواپی کافی زر خیرز مین وقف (صرف ای مدد کے لیے وقف) فرمائی تھی۔اس علمی ادارہ نے حکمت کی شاہ صاحب کی حکمت اور فلسفہ کی اشاعت میں بڑی خدمت ادا کی ہے اس نے حکمت کی بنیادی کتابیں تحقیق اور تقدمہ سے چھپوائی ہیں اور مقامی علما کے لیے اس فلسفہ کی تعلیم کا بھی بنیادی کتابیں آخر یورپ، انڈونیشیا، ملائشیا اور دوسر سے ملکوں میں خریدی جاتی ہیں، باہر کے کئی مستشر قبین اور علما نے یہاں آکر اس علمی ادارہ سے استفادہ کیا ہے۔اس طرح باہر کے کئی مستشر قبین اور علما نے یہاں آکر اس علمی ادارہ سے استفادہ کیا ہے۔اس طرح مارے باہر کے کئی مستشر قبین اور علما نے یہاں آکر اس علمی ادارہ سے استفادہ کیا ہے۔اس طرح بیارے کئی مستشر قبین اور علما نے یہاں آکر اس حکمت کی اشاعت میں اہم خدمت انجام دی ہے، مارے لاہور کے بچھا حباب نے بھی اس حکمت کی اشاعت میں اہم خدمت کررہے ہیں۔

ہمیں افسوں سے کہنا پڑتا ہے کہ قومی جمعیت کے ٹوٹے کے بعدہم جدیداور قدیم کی جن دوراہوں پر پڑگئے تھے اتناعرصہ گزرنے کے بعد بھی ان دوگر وہوں میں کوئی مصالحت نہ ہوسکی اور دونوں مل کر قوم کی نئی وحدت تشکیل نہیں دے سکے بلکہ روز بروزیہ فیجے اور اجنبیت بڑھتی رہی، اس کا یہ نتیجہ ہوا کہ ہم روز بروز ترقی کے بجائے زوال اور تنزل کی طرف جارہے ہیں کیونکہ یہ کام جدیداور قدیم کے اشتراک سے ہی ممکن ہے۔

آج کے زمانہ میں مسلمانوں کے پرانے علمی طبقوں اور جدید تعلیم یا فتہ نوجوانوں میں جو خلیج حائل ہے اس کواس طرح دور کیا جاسکتا ہے کہ شاہ ولی اللہ صاحب کی حکمت کی طرف دونوں گروہ رجوع کریں اور وہ ا س کے ذریعہ قوم کی ذہنی میراث سے واقف ہوں پھرمل کر آگے بڑھیں اور اس طرح وہ اپنے آپ کو لادینی انقلاب سے بچاسکتے ہیں۔

آگے بڑھیں اور اس طرح وہ اپنے آپ کو لادینی انقلاب سے بچاسکتے ہیں۔

[الولی:اگست 1949ء]



## سيرت ِ صحابة اورفكرِ ولى اللهي

سیرت بوی کا سیح مطالعہ اور احاطہ تب ممکن ہے جب کہ حضور اکر مالیت کی سیرت کے مطالعہ کے ساتھ آپیائی کے صحابہ کرام کی سیرت کا بھی مطالعہ کیا جائے۔ کیونکہ جس طرح نبی اکرم ہیں کے اخلاق وآ داب قرآن تھیم لی تعلیمات کے رنگ میں رنگے ہوئے تھے، اسی طرح آپ کے صحابہ كاكردار موبمو حضور علية كردار كے مطابق تھا۔ آنخضرت علية جس انقلابي كام اور تعليم سے انسانیت کوروشناس کرانا چاہتے تھے اور کسری اور قیصر کی شہنشا ہیت کوختم کر کے وہاں عدل وانصاف كا قانون اور الله كى حكومت قائم كرنا جائة تھے، آپ الله كام كى تحميل صحابہ كرام كے عہد میں ہوئی اگر ہم ان بزرگ ہستیوں کوحضور عظیمہ کی بنیا دی تبلیغ اور مشن ہے نکال دیں تو پھر آپ عظیمہ کی تعلیم معاذ اللہ بے اثر رہ جاتی ہے اور آ یے اللہ کا کام اُدھورارہ جاتا ہے۔ امام شاہ ولی اللہ کے ہال

صحابة كمناقب كامرجع چندا مورين:

اوّل يه كه خود آنخضرت الليني كوبعض صحابه كى يجهاليي نفساني ميئيس اور كيفيتيس معلوم هوئيس جو جنت کی موجب تھیں جیسا کہ حضرت ابو بکر صدیق کے حالات آپ پر روثن ہوئے کہ ان کے اندر فخر وغرور، ریا ونمائش نام کونہیں ہے اور وہ تمام فضائل ان کے اندر بدرجہ اتم موجود ہیں جن کی بنا يروه جنت كے دروازوں كى تمثال قرار ديے جاسكتے ہيں تو آپ نے فرمایا: "لا رجوان تے حون منہ "ترجمہ" میں اُمید کرتا ہوں کہتم اُٹھی لوگوں میں ہوں گے۔" لیعنی تم ان لوگوں یں ہے ہو جنھیں جنت کے تمام درواز وں سے بِکاراجائے گا۔اور حضرت عمر کی شان میں فرمایا:''مالے میک الشيطان سالكا نجا الاسلك نجا غير نجك "رجمه: "عمر الشيطان جس راسته ب چلتے دیکھاہے وہ تمھارا راستہ چھوڑ کر دوسرا راستہ اختیار کرتا ہے۔' آپ نے مزید فرمایا:''ان بك من امتى احد من المحدثين فانه عمر "ترجمه: "ميرى أمت مين عاركوكي محدث (المهم بالغیب) تووہ عمرٌ ہے۔''

دوم ہے کہ آپ کو بذر بعہ خواب یا بذر بعہ القاکسی کے متعلق کوئی ایسی بات بتلائی جائے جس سے اس کا راسخ فی الدین والا بمان ہونا معلوم ہوجائے مثلاً حضرت بلال گو آپ نے دیکھا کہ وہ جنت میں آپ نے حضرت عرش کا ایک کل دیکھا نیز جنت میں آپ نے حضرت عرش کا ایک کل دیکھا نیز دیکھا کہ وہ کہی ہوئے ہیں۔ نیز دیکھا کہ آپ نے ان کو اپنا جھوٹا دودھ عطافر مایا، جس کی تعبیر آپ نے دین وعلم سے کی۔

سُوم ہیرکہ آنخصرت ﷺ کوان سے محبت ہواور آپ نے ان کی تو قیر وعزت فر مائی ہواور اُن سے مواسات و ہمدر دی برتی ہو یا وہ تمام سے سابق الاسلام ہوں بیتمام با تیں الیم ہیں جو پیظا ہرکرتی ہیں کہان کے قلوب نورایمانی سے معموراورلبریز تھے۔

معلوم ہونا چا ہے کہ بعض قرنوں کی بعض قرنوں پر فضیلت کے یہ معنیٰ ہیں ہیں کہ ہر ہر فضیلت کے اعتبارے وہ فضل و برتر ہیں اور ہے بات خود آنخضرت اللہ کے اعتبار سے وہ فضل و برتر ہیں اور ہے بات خود آنخضرت اللہ کی مثال بارش کی کے ہیں معلوم امنی مثل المصل لایدری اوّلہ خیر ام آخرہ "ترجمہ:"میری اُمت کی مثال بارش کی کے ہیں معلوم کہ پہلی برسات اچھی ہے یا آخری "اوراس حدیث سے بھی اس کی وضاحت ہوتی ہے:"انتہ اصحابی واخوانی الذی یاتون بعدی! "ترجمہ:"تم میر سے صحابہ ہواور میر سے بھائی وہ ہیں جومیر سے بعد آئیں واخوانی الذی یاتون بعدی! "ترجمہ:"تم میر سے صحابہ ہواور میر سے بھائی وہ ہیں جومیر سے بعد آئیں گے۔"اوراس کی بیوجہ ہے کہ اعتبارات اور وجو ہات مختلف ہوا کرتی ہیں ۔ نیز رہی می ناممکن ہے کہ" قرن فاضل" کا ہر ہر آ دمی اور ہر ہر فرد دسے فضل و برتر ہے۔ شاہ ساحب آگے چل کرفر ماتے ہیں:

''ہردین وملت کا ثبوت توارث کے ذریعہ ہوا کرتا ہے اور یہ توارث ایے وقت ممکن ہے جب کہ ان لوگوں کی عظمت وتو قیر کی جائے جضوں نے مواقع وحی کا خود مشاہدہ کیا ہو' روحی کی تاویل قضیر کو مجھے اور آنخضرت اللہ ہمیں سیرت کا پی آنکھوں سے مطالعہ کیا اور دین ولئت کے اندر کسی قشم کا تعاون اور بے ولئت کے اندر کسی قشم کا تعاون اور بے پروائی برتی ۔''

۔ ۔۔۔۔۔ اُمت کے ایسے لوگ جن کی بات قابلِ اعتماد اور قابلِ اعتبار کہی جاتی ہے ان تمام کا اجتماع وا تفاق ہے کہ ماری اُمت میں فضل ترین ذات حضرت ابو بکر صدیق کی ہے اس کے بعد حضرت عمر کی اور اس کی بجہ ریہ ہے کہ شبوت دین کے دوبازوں اور دوجہتیں ہیں ایک ریے کہ ذات ِ الٰہی سے علم کی تخصیل کی جائے دوسری یہ کہ لوگوں میں دین کی اشاعت و تبلیغ کی جائے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ سے ملم حاصل کرنے میں صرف رسول اللہ اللہ تعلقہ ہی کی ذات ہے۔ اس میں کوئی آپ کا شریک نہیں ہے دوسری بات یعنی دین وملت کی اشاعت و تبلیغ کی جائے تو ظاہر ہے کہ دین کی اشاعت و تبلیغ و سیاست و تنظیم اور تالیف قلوب اوران و تم کے ذرائع ووسائل بغیر ناممکن ہے اوران امر میں کسی کا تر دذہ میں کہ عہد نبوی میں بھی اور آپ کے بعد یہی باتیں مرائع ووسائل بغیر ناممکن ہے اوران امر میں کسی کا تر دذہ میں کہ عہد نبوی میں بھی اور آپ کے بعد یہی باتیں ساری اُمت سے زیادہ حضرات شیخین یعنی حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر کے اندر بدرجہ اتم موجود میں۔ ۔۔۔[الولی: مارج ۱۹۸۰ء]

## فلسفهٔ زکوة [فکرِ ولی اللی کی روشنی میں ]

اسلام جو کہایک بین الاقوامی دین ہے اگران کی تعلیم کا خلاصہ بیان کیا جائے تو ولفظوں میں آجا تا ہے خدا پرسی اور انسان دوسی ، نماز اور اس قتم کی جتنی عبادات ہیں بیسب خدا پرسی کے لیے مظہر ہیں، زکو ۃ اور دوسری مالی عبادات سے انسان دوستی کا ثبوت ملتا ہے۔ محققین کی رائے میں زکو ۃ کی فرضیت مکہ مکر مہ میں قبل از ہجرت ہو ئی تھی۔اس دور میں کوئی ہیت المال نہ تھااورمسلم معاشرہ کی حالت تنگ تھی ،لہذا اس دور میں معاشرہ کی ضرورت کا زیادہ خیال رکھا جاتا تھا۔ ہجرت کے بعد حالات بدل گئے فتو حات کا سلسلہ بھی شروع ہوا، بیت المال کا انتظام کیا گیا۔مہاجرین کوانصار کےاراضی اور باغات میں شریک بنایا گیا۔تجارت کا کاروبار بھی بلا کسی رکاوٹ کے ہونے لگا، تب مسلم معاشرہ کی وہ حالت نہ رہی جو مکہ مکرمہ میں قبل از ہجرت تھی۔زکو ۃ کامقدارسونے چاندی میں ۴۴ چالیسواں حصہ مقرر ہوا۔مگر جب بھی ضرورت بڑھ جاتی تھی جیسےغزوات میں تو صحابہ کرام کے ایثار کا بیرعالم تھا کہان میں سے بعض حضرات جو کچھ گھر میں یاتے تھے وہ سب حضور علیہ کی خدمت میں حاضر کرتے تھے۔اموال باطنہ میں بھی کوئی چھیانے کا ڈرنہ تھا، اکثریت ایسے لوگوں کی تھی جن کے دلوں میں خوف خدا کا غلبہ تھا، افسانی ہدردی کے جذیے سے سرشار تھے لہذا زکوۃ آسانی سے جمع ہوجاتی تھی۔آئندہ چل کر جیسے جیسے ملو کیت کا دور آیا ، مال اور دولت کی محبت لوگوں میں بڑھنے لگی تو اس کے لیے تو اعد وضوا بط بھی سخت بنائے گئے۔

موجودہ دور میں حبِ جاہ و مال کا اتنا غلبہ ہے کہ معاشرہ کی اکثریت اپنے آپ کوغنی اور سرمایہ دارد یکھنا چاہتی ہے، کوشش میر کی جاتی ہے کہ واجب الادا رقم کو چھپایا جائے دوسری طرف غربت اور افلاس اتنا بڑھ گیا ہے کہ لوگ تنگ آکر مادی فلسفہ کی طرف مائل ہوکر لا دین بن

رہے ہیں۔ایی عالت میں ضروری ہے کہ غربت کا از الد کیا جائے۔ محتاج اور مساکین لوگوں کی خبرگری کی جائے۔اس کی ابتدائی ملک میں نظام ز کو ہ کے اجرائے ہوئی ہے جوخوش کن ابتدائے لیکن یہ نیا تجربہ ہے اور پھر شرعی نظام کے ایک اہم رکن کا اجرائے۔ اس لیے ضروری ہے کہ پاکتان کے سیح تفقہ اور فقہی بصیرت رکھنے والے پانچ، چھالا کا ایک پینل بنایا جائے جن ہے مشکل مسائل اور عوام کی شکایات میں مشورہ لیا جاتار ہے تا کہ کسی کوشکایت کا کوئی موقعہ جن مے مشکل مسائل اور عوام کی شکایات میں مشورہ لیا جاتار ہے تا کہ کسی کوشکایت کا کوئی موقعہ نہ ملے۔ عام طور پر اس قتم کے انتخاب میں سیاسی اثر ورسوخ کار فرما ہو تا ہے اور شیح لوگ جو بسا اوقات گمنام رہتے ہیں ان کی علمی بصیرت سے فائدہ نہیں اُٹھایا جاتا۔ ڈاکٹر تنزیل الرحمٰن صاحب رئیس مشاورتی بورڈ ماشاء اللہ خور بھی فقہی بصیرت رکھنے والے دانشور ہیں ان سے اُمید کی جاتی ہے کہ صاحب موصوف اس شکایت کی طرف توجہ فر ما کر اس کا خاطر خواہ تدارک کی جاتی ہے کہ صاحب موصوف اس شکایت کی طرف توجہ فر ما کر اس کا خاطر خواہ تدارک

دوسری بات ہے کہ اس نظام کے اجرا کے ساتھ زکوۃ کی فرضیت، اسرار وغیرہ کے سلسلہ میں عوام کو ترغیب دلانے کے لیے چھوٹے پیفلٹ مفت شاکع کیے جائیں اور لوگوں کے شکوک و شبہات کو دور کرنے کی کوشش کی جائے۔ تاکہ لوگوں کو ایک بہانہ ہاتھ نہ آجائے۔ مال اور دولت کی محبت کی وجہ سے حیلے بہانے پیش کیے جاسکتے ہیں اور سب سے بڑی بات ہے کہ اس فقم کے حیلے بہانے علم والے ہی بناتے ہیں لہذا اس نظام کے اجرامیں اکثریت کی رائے کو فیصلہ کن بنایا جائے۔

حضرت شاه ولى الله صاحب اسرارِ زكونة ميس لكهة بين:

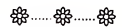
"کہی مسکین کو جب کوئی حاجت پیش آجاتی ہے اور وہ زبان حال یا زبان مال ہے بارگاہِ خداوندی میں تضرع وزاری کرنے لگتا ہے تو اس کی یہ بجز وانکساری جو دِالٰہی کے دروازے کھنکھٹانے لگتی ہے اور بسااو قات مصلحت کا تقاضا یہ ہوتا ہے کہ سی ذکی القلب انسان کے قلب کوالہام والقا کیا جائے کہ وہ اس کی حاجت پوری کرے۔ پھر یہ الہام والقا اس کو آمادہ کردیتا ہے اور رضاءِ الٰہی اس کے ساتھ ہوجاتی ہے اور اس پر ہرجانب ہے او پرے، ہر

طرف سے گھرلیتا ہے اور اس مقدی عمل کے لیے اس کو نیچے سے دائیں جانب سے، بائیں جانب سے برکاتِ الہیکا فیضان ہونے لگتا ہے اور وہ کامل طور پر رحمتِ الہی کاحق دار ہوکر مرحوم ومخفور ہوجاتا ہے۔''

آگے لکھتے ہیں:

"بسااوقات کسی مصرف خاص میں خرچ کرنار حمتِ خداوندی کا موجب ہوتا ہے مثلاً یہ کہ ملاء اعلیٰ میں کسی دین وملت کی سربلندی قرار پا چکی ہے اور اس لیے جو شخص بھی اس کی سربلندی کے لیے اقدام کرتا ہے اس پر رحمتِ الہی چھا جاتی ہے اور ایسے وقت میں غزوہ اس کا راہِ خدا میں خرچ کرنا غزوۃ العسر لیمنی انتہائی بے سروسامانی کے وقت میں غزوہ وجہاد کے لیے خرچ کرنے کے مثل ہوجا تا ہے۔"

یا مثلاً قحط سالی کا زمانہ ہے اور مخلوقِ الہی میں سے کوئی ایک قوم اس بارے میں انتہا درجہ کی ضرورت مند ہے اور اس وقت اس قوم کو زندہ رکھنا عین مقصود ہے۔ایسے وقت میں خرچ کرنا رحمت ِ خداوندی کا باعث ہوجا تا ہے۔

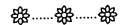


#### فلسفة فكرولي اللهي

اُمتِ محمد یہ کے عظیم مجدداور کئیم شاہ و لی اللہ صاحب کی تعلیمات اور فلسفہ اس سائنسی دور میں ہماری دینی اور اخروی رہنمائی کے لیے مشعل ہدایت ہے، کیکن افسوس یہ ہے کہ یہ سارا مواد ایسی زبانوں میں موجود ہے کہ ہمارے عوام یا جدید تعلیم یا فتہ طبقہ ان سے سے طور پر استفادہ نہیں کرسکتا۔ شاہ ولی اللہ اکیڈی نے اپنے محدود وسائل کے باوجود اس فلسفہ کے تعارف اور تراجم کے سلسلہ میں اپنی بساط سے زیادہ کام کیا ہے اور یہ کوشش اب بھی جاری ہے اللہ تعالیٰ کامیا بی عطافر مائے۔

ہیں وہ سب کے سب آنخضرت علیہ کے سینہ میں جمع ہوجا کیں اور یہ حقیقت خصر علیہ السلام نے حصرت موسی علیہ السلام کے سامنے نہایت مناسب پیرایہ میں واضح کردی تھی اُنھوں نے حضرت موسی علیہ السلام کو کہا تھا کہ: ''مانقص علمی وعملك الا کسما نقص هذا العصفور من البحر ''ہمارے کھارے مام کی کمی کی نسبت علم خداوندی کے مقابلہ میں ایسی ہے جیسی کہ چڑیا نے سمندر کے اندر چونچ مار کر پانی لیا خداوندی کے مقابلہ میں ایسی ہے جیسی کہ چڑیا نے سمندر کے اندر چونچ مار کر پانی لیا ہے۔''

ای واقعہ سے احکامِ شرعیہ کے مصالح وہم اور اسرار ورموز کی عظمت واہمیت اور اُن کی روایت کی جلالت شان کا بھی پتہ چل سکتا ہے نیز اس سے یہ بھی واضح ہوجا تا ہے کہ احکامِ شرعیہ کے مصالح وہم اور اسرار درموز کی کوئی انتہا اور پایاں سفر نہیں ہے۔ نیزیہ بھی واضح ہوجا تا ہے کہ مصالح وہم کے متعلق جو بچھا ورجس قدر بھی کہاجائے وہ مصالح وہم کے واجب وضروری حق کو پورانہیں کرسکتا اور کسی طرح بھی ان کی حقیقت اور جلالت شان کے لیے کافی وافی نہیں ہوسکتا ہورانہیں کرسکتا اور کسی طرح بھی ان کی حقیقت اور جلالت شان کے لیے کافی وافی نہیں ہوسکتا ہے گئی سے سب کا سب ترک بھی نہیں کیا جاسکتا۔ '' ہیں کی جاسکتی اسے سب کا سب ترک بھی نہیں کیا جاسکتا۔ '' الولی: جنوری ۱۹۸۱ء]



#### فلسفه معراج ''ججة الله البالغه'' كي تحقيق كي روشني ميں

شاہ صاحب حجہ اللّٰہ البالغۃ میں معراج کی حقیقت ان الفاظ میں لکھتے ہیں:

''آپ علیہ کو معراج میں مجداقصیٰ میں لے جایا گیا، پھر سدرۃ المنتہیٰ اور جہال خدانے چاہا اور بیتمام جسم مبارک کے لیے بیداری کی حالت میں ہوا، لیکن اس مقام میں جو عالم مثال اور عالم ظاہر کے نتی میں ہے اور جو دونوں عالموں کے احکام کا جامع ہے، اس لیے جسم پر رُوح کے احکام ظاہر ہوئے اور رُوح پر معاملات رُوحانی جسم کی صورت میں نمایاں ہوئے اور اس لیے جسم پر رُوح کے احکام ظاہر ہوئے وار رُوح پر معاملات رُوحانی جسم کی صورت میں نمایاں ہوئے اور اس لیے جسم کی معروق کے واقعات میں ہرواقعہ کی تعییر ظاہر ہوئے سے اور کے واقعات حضرت حزقیل اور موسی وغیرہ علیہم السلام کے لیے ظاہر ہوئے سے اور اولیائے اُمت کے سامنے ظاہر ہوئے ہیں کہ خدا کے زدید ان کے درجے کی بلندی مثل اس حالت کے ہوتی ہے جورؤیا میں ان کو معلوم ہوتی ہے۔ ۔۔۔۔۔واللہ اعلم۔ ''

ال کے بعد شاہ صاحب نے معراج کے مشاہدات میں اسے ایک ایک کی تعبیر کی ہے اور احادیثِ صححہ اور معتبر روایات میں جہال بیرواقعہ مذکور ہے، کہ آپ کے سامنے دودھاور شراب کے دوییا لے پیش کیے گئے، تو آپ نے دودھ کا بیالہ اُٹھایا۔ اس پر فرشتہ کے کہا کہ:'' آپ نے فطرت کو اختیار کیا۔ اگر شراب کا بیالہ اُٹھاتے، تو آپ کی تمام اُمت گراہ ہوجاتی''ال

تمثیل میں گویا فطرت کودود ہے اور صلالت کوشراب کے رنگ میں مشاہدہ کرایا گیا ہے۔

شاہ صاحب معراج کو عالم برزخ کا واقعہ بتا کرای طرح معراج کے تمام واقعات کی . تعبیروتشری کرتے ہیں فر ماتے ہیں :

''کین سینه کا چیرنا اوراس کا ایمان سے بھرنا تو اس کی حقیقت ملکیت کے انوار کا غلبہ اور طبیعت (بشری) کے شعلہ کا نچنا اور طبیعت کی فرما نبر داری اس فیضان کے قبول کرنے کے لیے جو حظیر قالقدس سے خدااس پر فائض کرتا ہے ۔لیکن آپ کا براق پر سوار ہونا تو

اں کی حقیقت آپ کے نفس ناطقہ (بشری) کا اپنے اندر رُوح حیوانی پراستیلا حاصل كرنا ہے، جو كمالِ حيواني ہے، تو آپ براق پر اى طرح سوار ہو گئے جس طرح آپ ایک کا دوح بشری کے احکام آپ کی زُوح حیوانی پر غالب آ گئے اور اس پر مسلط ہوگئے لیکن آپ کارات کومبحداقصیٰ لے جانا ، تو وہ اس لیے کہ بیہ مقام شعائر الٰہی کے ظہور کا مکان ہے اور ملاء اعلیٰ کے ارادوں کے تعلق گاہ ہے اور انبیاعلیہم السلام کی نگاہوں کا نظارہ گاہ ہے گویا وہ ملاءاعلیٰ کی طرف ایک روشندان ہے، جہاں ہے روشنی چھن چھن کراس روشندان کے ذریعہ اس کرہُ انسانی پر فائض ہوتی ہے لیکن آپ ایکٹ کی ابنیاعلیہم السلام سے ملاقات اور مفاخرت (اور امامت) تو اس کی حقیقت تو ان کا اجتماع ہے بحثیت اس کے کہ وہ سب ایک ہی رشتہ میں حظیر القدس سے مربوط ہیں اور آپ کی ان حیثیاتِ کمالیه کاظهور رہے، جوان تمام پینمبروں میں آپ کی ذات سے مخصوص تھیں لیکن آپ کا آسانوں پرایک ایک آسان کر کے چڑھنا اور فرشتوں اور مختلف پنجمبروں سے ملا قات،تواس کی حقیقت درجہ بدرجہوہ تحت کی منزلوں ہے تھنچ کر عرشِ الہی تک پہنچنا ہے اور ہرآ سان پر جوفرشتہ متعین ہیں وہ کامل انسان میں سے جو جہاں جس جس درجہ پر بہنچ کران کے ساتھ مل گیا ہے، ان کے حالات سے اور اس تدبیرے جوہرآ سان میں خدانے وحی کی اور اس مباحثہ سے جواس آ سان کے فرشتوں کی جماعت میں ہوتا ہے۔آگاہی ہے۔لیکن حضرت موٹ کا رونا تو از راہ حسد نہ تھا، بلکهاس بات کی تمثیل تھی کہان کو دعوت عام نہیں ملی تھی اور اس کمال کی بقاان کوعنایت نہیں ہوئی تھی جوعموم دعوت سے حاصل ہوتی ہے۔لیکن سدرۃ المنتہی تو وجود کا درخت ہاں کا ایک دوسرے پر مرتب ہونا اور پھرایک ہی تدبیر میں مجتمع ہونا ہے جس طرح درخت این شاخوں کے بے شارا فراد کے اختلاف کے باوجوداینی قوت غاذبیاوراین قوت نامیہ کی تدبیر میں متحد ومجتمع ہوتا ہے۔سدرۃ المنتہی حیوان کی شکل میں نمایا ل نہیں ہوا، اس لیے کہ اجمال اور مجموعی تدبیر اس طرح ہے کہ جس طرح کل اپنے افراد کی سیاست اجمالی کرتی ہے اور اس تدبیر اجمالی کی بہترین شبیہ درخت ہے، نہ کہ حیوان۔ کیونکہ حیوان میں تفصیلی قوتیں ہوتی ہیں اورخصوصاً اس میں ارادہ قوانین طبعی سے زیادہ

مصرح صورت میں ہوتا ہے، کیکن نہروں کی جڑوں اور صورتوں کا وہاں نظر آنا، تو وہ رحمت وحیات ونشر کامبنع ہے جو عالم ملکوت میں اسی طرح جاری ہے جس طرح عالم ظاہر میں،اس لیے وہاں بھی بعض وہ یرفیض اُمورنظر آئے، جو یہاں اس عالم میں ہیں، جیسے دریائے نیل اور نہر فرات لیکن وہ انوار جواس درخت کوڈ ھانکے ہوئے تھے، تو وہ تنزلات الهبيه اور تدبيرات رحمانيه بين، جواس عالم ظاهر مين وبال چمكتي بين، جهال جہاں ان کے قبول کی استعداد ہوتی ہے۔لیکن بیت تو اس کی حقیقت وہ بچلی الٰہی ہے، جس کی طرف انسانوں کی تمام مسجدیں اور بند گیاں متوجہ ہوتی ہیں۔وہ گھر کی صورت میں اس لیے نمایاں ہوا کہان قبلوں کی طرف ہو جوانسانوں کے درمیان کعبداور بیت المقدس كى صورت ميں ہيں۔ پھرآ ہے اللہ كے سامنے ایک دودھ كا بیالہ اور ایک شراب كا پياله لا يا گيا۔آ ﷺ نے دودھ بيندفر مايا،تو جرئيل نے كہا كه: فطرت كى طرف ے آ پی نے ہدایت یائی۔ اگر شراب ببند فرماتے تو آپ کی اُمت گراہ ہوجاتی، آپ کے ببندوقبول کواُمت کا ببندوقبول کہنا اس لیے تھا کہ آپیائی اُمت کے جامع ومركز اوراس كے ظهور كے منشااورمولد تھاور دودھ كاپياله پيند كرنا تھااورشراب كولينا دُنياوىلذتوں كوپيند كرنا تھا اور آپينين كو بزبان مجازيانج وقتوں كى نمازوں كا حکم دیا گیا تھا، کیونکہ وہ درحقیقت ثواب کے اعتبارے بچاس وقت ہیں اللہ تعالیٰ نے اینے مقصد کو واضح کیا کہ ۵۰ وتوں ہے ۵۰ وقت مقصود ہیں ، بدفعات اور تبدر تے اس لیے ظاہر کیا تا کہ بیمعلوم ہو کہ ۵۰ وقت ۵ کر دینے میں تنگی دور کر دی گئی ہے اور نعت یوری ہوئی ہےاور بیہ بات حضرت موٹی کے مکالمہ کی طرف منسوب ہوکراس لیے ظاہر ہوئی کہ تمام پنیبروں میں اُمت کی سیاست کی آگاہی اُٹھی کوسب سے زیادہ تھی۔''

\_\_\_\_[الولى: دىمبر ١٩٨٩ء]



## امام شاه ولی الله کا (براسته سندهه) سفرِ حج اورعلما سے کمی ملاقاتیں: ایک تاریخی انکشاف

مولانا محمہ عاشق بھلتی إمام ولی الله صاحب کے قربی رشتہ دار، خلیفہ مجاز، تلمذ خاص اور حضرت شاہ عبرالعزیز صاحب محدث دہلوی کے اُستاد تھے۔ جو حضر وسنر میں حضرت شاہ ولی الله صاحب کے ساتھ ہوتے تھے۔ حال ہی میں شاہ صاحب پران کی شخیم کتاب الدقول المجلی فیی ذکر آخار الدولی فاری میں بٹر پیم تھے۔ حال ہی میں شاہ صاحب پران کی شخیم کتاب الدقول المجلی فی ذکر آخار الدولی فاری میں بٹر پیم پر قلمی نسخہ سے چھپ کر ہند وستان میں شائع ہوئی ہے۔ اس سے پہلے ہم نے اس کتاب کانام تو سنا تھا لیکن اس سے کوئی حوالہ حضرت شاہ صاحب کی سوار نے پر نہ آیا تھا یہاں تک کہ علامہ عبید الله سندھی جن سے میں نے فلسفہ ولی اللہی پڑھا تھا۔ اور وہ برصغیر میں حضرت شاہ صاحب کے علوم پر سب سے زیادہ مہارت اور دسترس رکھتے تھے اور شاہ صاحب کے علوم پر سب سے زیادہ مہارت اور دسترس رکھتے تھے اور شاہ صاحب کے علوم وفلہ فیکی اشاعت میں ان کا بڑا وضل تھا ، ان سے بھی میں نے صرف اس کتاب کا نام سنا تھا۔ اور حضرت سندھی کی طرف سے کوئی حوالہ نہ سنا تھا۔

تقریباً تین سال ہوئے پٹنہ میں اُردو مخطوطات پرایک کانفرنس ہوئی تھی، جس میں مجھے بھی مدعو کیا گیا تھا اور سے اجلاس خدا بخش لا بسریں پٹنہ میں رکھا گیا تھا اور اس کے بعد دوسرا اور تیسرا اجلاس ہمررد دہلی اور علی گڑھ یور نیورٹی میں ہونا تھا۔ میں جب پٹنہ والے اجلاس میں شریک ہوا تھ جو نہایت وجیہ، شریک ہوا تو کا کوری ضلع لکھنو کا ایک نو جوان بھی اجلاس میں شریک ہوا تھا جو نہایت وجیہ، ہوشیار اور علمی نو جوان تھا، جوعلی گڑھ میں ڈی -فل کررہا تھا۔ مجھے اس وقت ان کا نام یا دنہیں۔ ہوشیار اور علمی نو جوان تھا کہ: کا کوری میں ان کے خاندان کے ہاں مولانا محمد عاشق کی کتاب اُنھوں نے مجھے بتایا تھا کہ: کا کوری میں ان کے خاندان کے ہاں مولانا محمد عاشق کی کتاب القول الجلی مکمل موجود ہے اور وہاں ان کے خاندان کے کسی عالم نے اس کا اُردو ترجمہ کیا القول الجلی مکمل موجود ہے اور وہاں ان کے خاندان کے کسی عالم نے اس کا اُردو ترجمہ کیا ہوئی دکھایا گیا تھا۔ اس صاحبز ادہ صاحب کی خواہش سے اور دو ہر جمہ مولانا سعیدا حمد اکبر آبادی کو بھی دکھایا گیا تھا۔ اس صاحبز ادہ صاحب کی خواہش میر تھی کہ اس کو شاہ ولی اللّذا کیڈی حیدر آباد سندھ کی طرف سے شائع کیا جائے اور اس کے سے شائع کیا جائے کیا جائے کیا جائے اور اس کے سے شائع کیا جائے کا دور اس کیا جائے کیا جائے کیا جائے کا دور اس کے سے شائع کیا جائے اور اس کے دور آباد سندھی کیا جائے کیا جائے کیا جائے کیا جائے کا دور اس کیا کیا جائے کیا جائے کیا جائے کی دور آباد سندھی کیا جائے کو دور کیا گور کی جو کیا جائے کیا جائے کیا جائے کیا جائے کی کیا جائے کیا جائے کیا جائے کیا جائے کیا جائے کیا جائے کی کو دور آباد کیا کیا گور کی کر آباد کی کیا کی کے کائع کیا جائے کیا کیا کیا کی کی کیا کیا کیا کی

مصارف شاہ ولی اللہ اکیڈی برداشت کرے۔اس میں پچھ قانونی موشگا فیاں حائل تھیں،لہذا ہم شائع نہ کر سکے اور سناہے کہ بیہ کتاب بھارت میں شائع ہو چکی ہے۔

مجھے بڑا اشتیاق تھا کہ یہ کسی صورت میں مجھے مل جائے۔ اتفاق ایسا ہوا کہ امریکا کی ایک مستشرقہ ڈاکٹر مارسیا مجاہد خانم یہاں پاکستان میں علمی دورہ کے خیال سے آئی تھیں اور یہاں شاہ ولی اللہ اکیڈمی حیررآباد میں بھی ان کا آنا ہوا۔ موصوفہ بڑی عالمتھیں اور حضرت شاہ ولی اللہ کے فلے اور علوم سے ان کو بڑا شخف تھا اور اس نے بھارت جانے کا ارادہ بھی میرے ساتھ ظاہر کیا تھا۔ میں نے اُردوتر جمہ الحقول الجلی کے لیے ان سے گزارش کی تھی کہ بھارت سے کر ارش کی تھی کہ بھارت سے کے کرمیری طرف روانہ فرمادیں۔

اب کوئی تین دن ہوئے کہ جناب اولیں صاحب مدیر مجلّہ سہر وردمیکلوڈ روڈ لا ہور سے پار کی آیا، جس میں القول الجلی اصل فاری کا بٹر کے ذریعہ چھپا ہوانسخہ موصول ہوا۔ جو ان کومخر مہڈا کٹر مجاہدہ خانم نے میرے لیے بھیجا تھا۔ اس امانت کو دیکھ کرمیری مسرت کی کوئی انہانہ تھی اور بار بار ڈاکٹر صاحبہ کو خیر کی دُعا کیں دیتا رہا۔ اس کتاب کے پڑھنے سے شاہ صاحب کی زندگی کے کئی گوشے واضح ہوگئے ہیں جو اس سے پہلے پردہ راز میں تھے۔ ہمارے صوبہ سندھ کے بارہویں صدی کے علما کا پھے نظریاتی اختلاف تھا اور دونوں فریقوں کی طرف صوبہ سندھ کے بارہویں صدی کے علما کا پھے نظریاتی اختلاف تھا اور دونوں فریقوں کی طرف سے علمی کتابیں کھی گئیں۔ سب سے پہلے کیم وقت محدث دوراں مخدوم معین محملوی نے حدیث اور سنت کے اتباع کے سلسلہ میں در اسسات اللبیب فی الاسورۃ الحسسنہ باد بیب کتاب کھی جوعلمی دُنیا میں بڑی وقعت کی نگاہ سے دیکھی جاتی ہے۔ ایک مرتبہ سلما اہلِ حدیث لا ہور کی طرف سے یہ کتاب لیتھو پر چھپی تھی۔

تھٹی سندھ کے دوسرے بڑے فقیہ اور محدث مخدوم محمد ہاشم ٹھٹوی و فات 20اھ جو مخدوم محمد ہاشم ٹھٹوی و فات 20اھ جو مخدوم محمد معین صاحب کے مدمقابل تھے، لیکن وہ جب کہ اُنھوں نے مخدوم محمد امین سے پچھ ابتدائی کتابیں پڑھی تھیں اس لیے اکثر براہ راست سامنے آنے سے اجتناب بھی کرتے تھے اور کچھ چھوٹی، سائل ان کے ردّ میں بھی لکھیں، مگر آگے چل کران کا بیٹا مخدوم عبداللطیف صاحب

بردا عالم وفاضل ہوا اور اس نے اپنے والد بزرگوار محمد ہاشم سے تکیل لوم کی تھی۔ اس نے دراسات پرذب ذب اب ات الدر اسسات نام کی ایک صدباصفحات کی کتاب کھی، جس بین میر فہم کے مطابق اُنھوں نے اپنے والدصاحب سے ہی زیادہ استفادہ کیا ہوگا۔ یہ کتاب دو جلدوں میں سندھی اُد بی بورڈ حیدر آباد سے جھپ چکی ہے جس پر میر ہے محترم بھائی اور دوست مولا نا عبدالرشید نعمانی نے تحقیق فرمائی ہے۔ اور دراسات بھی ان ہی فاضل کے مقدمہ اور حواثی سے سندھی اُد بی بورڈ سے چھپی ہے۔

دراسات میں مخدوم محمر معین صاحب نے شاہ ولی اللہ صاحب سے بالمشافہ ملاقات کی خبر دی
ہے، جس پرذب ذبابات میں بیر د کیا گیا ہے کہ مخدوم معین سراسر جھوٹ بول رہے ہیں وہ دہائی ہیں
گئے وغیرہ وغیرہ بھے محمد نکلے ہی نہیں۔ ہمارے اسا تذہ کی یہی روایت ہے کہ مخدوم محمد معین صاحب
دہلی گئے تھے، وہ اگر چہ شاہ ولی اللہ صاحب سے بیس برس بڑے تھے لیکن پھر بھی اُنھوں نے شاہ ولی اللہ صاحب کی حدیث کی سند حاصل کی تھی اور اُن دونوں کی
اللہ صاحب کی حدیث میں سند عالی ہونے کی وجہ سے حدیث کی سند حاصل کی تھی اور اُن دونوں کی
باہمی خطو کر کابت بھی ہوتی تھی۔ شاہ صاحب کی شہور زمانہ تالیف تنفید عاتب الٰہیں میں بھی مخدوم محمد
معین محموی کی طرف خطو طموجو دہیں۔

بہرحال اب جوبیہ کتاب القول السجلی حجب کرآئی ہے اس سے بجیب انکشاف ہوئے
ہیں کہ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب سندھ کے راستے دوران سفر جج خود سندھ آئے ۔ نصر پور سندھاور
کھٹھ کے سندھی علما اور فضلا سے ان کی ملاقا تیں ہوئیں۔ جن میں مخدوم مجم معین صاحب کا خاص
طور پر نام لے کرذکر کیا گیا ہے اور خبر دینے والی وہ عالم فاضل شخصیت ہیں جوشاہ صاحب کے سفر
کے ساتھی اور خاص خلیفہ مجاز اور شاگر دہیں۔ میرااندازہ ہے کہ اس وقت بینا ممکن ہے کہ دہلی جیسے
دور دراز شہر سے آئے ہوئے شاہ ولی اللہ صاحب کا تھٹھ سندھ میں ورود ہوا اور تھٹھ کے دوسر سے
اس دور کے علما مخدوم مجمد ہاشم ٹھٹھوں وغیرہ سے ان کی ملاقات نہ ہوئی ہوای طرح نواحی نفر پور میں
ائا اور وہ بھی لا ہور اور ماتان کے راستے سے تو وہ کی ہالا کا راستہ ہوگا اور در میان میں بھٹ شاہ بھی
بڑتا ہے معلوم ہوتا ہے کہ شاہ ولی اللہ صاحب کی شاہ بھٹائی صاحب سے بھی ملاقات ہوئی ہوگی ہوگی۔

لیکن مورخ نے احوال میں اجمال سے کام لیا ہے اور اُن کا مقصد بھی صرف علمی باتوں کا لکھناتھا، کوئی بیرکتاب سفرنامہ نتھی ، تا کہ تفصیل سے احوال دیا جائے۔

اب حضرت شاہ ولی اللہ کے سفر جج کا احوال اس کتاب القول البصلی فی ذکر آخار الولی فاری کے حوالے سے لکھا جارہا ہے:

جب حضرت شاه ولي الله صاحب كاحر مين شريفين (الله ان دونو ل كوشرف اورتعظيم ميں بر صائے ) کے سفر مبارک کا داعیہ پورا ہوا۔اوراس کا م کاعز مصمم ہوا تو ۸ررہیج الثانی ۱۱۳۳ ہ تھا بڑے ماموں قد وہ اصحابِ معرفت اور انتباہ ،عمدہ اربابِ حقیقت اہل اللہ میں سے شخ عبرالله مهم الله تعالى كے اتفاق سے لا ہور كے راسته روانه ہوئے اوراس سفر كے دوران جہاں کہیںاللّٰہ کے ولی کامزار ہوتا تھا۔ تو وہاں ہے گز رتے تھے اور پچھساعت وہاں بیٹھتے تھے، پھر ان کوجونسبت باقی ہوتی تھی۔وہ آپ پر منکشف ہوتی تھی۔اس کو فصل بیان فرماتے تھے۔ جب آپ بانی بت شهر میں پہنچے تو شاہ مشرف بوعلی قلندر، شاہ ممس ترک اور شاہ جلال قدس الله اسرارہم کے مزارات سے گزرے پھر سہرند میں حضرت مجدد شیخ احد سرندی کی زیارت فرمائی، پھرلا ہور میں پیرعلی ہجو ری کے مرقد کو دیکھا۔ پھرملتان میں مخدوم بہاؤالدین شاہ رکنِ عالم قدس الله اسرارہم کے مزارات پر گئے اور ہرایک کے حالات کومزارات کے متعلقین سے معلوم کیااور ملتان کےشہر میں اکثر علم کے طلبہ حضرت شاہ صاحب سے بیعت کا شرف حاصل كركے طریقت کے شغل كا استفادہ كیا، ان میں سے بعض ایک ہی توجہ سے بے خودی کے مرتبے کو پہنچ گئے اور مدت کے بعد افاقہ اور ہوش میں آئے اور بعضے بے اختیار نعرے لگاتے تھے۔ملتان سے روانہ ہونے کے وفت لوگ جن کے گھروں میں صحبت کے جذبہ کا کمند پڑا تھا، اُنھوں نے چاہا کہ اس سفر میں شاہ صاحب کی معیت اختیار کریں ،لیکن حضرت شاہ صاحب نے وقت کی مصلحت کود مکھتے ہوئے ان شائقین کوسلی دیتے ہوئے موقو ف رکھا۔ جب حضرت شاہ ولی اللہ نے ملک سندھ کوعبور فر مایا تو بہت سے علما اس خبر سروروالی کو سنتے ہی ایبے شہروں سے نکل کردوڑتے تھے اور ملا قات کی بڑی کوشش کرتے تھے۔ کچھ قسمت کے مطابق دیدار فیش بار کی دولت سے فائز ہوتے تھے اور پچھ محروم رہتے تھے۔

بار مرب المحرب المحرب

جس وقت شہر تھٹھہ میں شاہ ولی اللہ صاحب نے نزول فر مایا: تو اس شہر کے جمیع علما صوفیہ حضرت شاہ صاحب کی سعادت سے حضرت شاہ صاحب کی سعادت سے مستفید ہو کرطریق تصوف کے آ داب کے استفادہ میں مشغول ہوگئی۔

مخدوم محمعین جو وہاں کے بڑے علما میں سے تھا اور تمام علوم خندہ اور علوم کتاب وسنت، معقول ومنقول میں تبحرتام رکھتا تھا اور اور قوم (اصفیاء) کی اصطلاحات سے اچھا واقف تھا اور علم حقائق کے اور اک کے لیے ذہن ٹا قب پایا تھا اُنھوں نے حضرت شاہ ولی اللہ صاحب کی صحبت کو عنیمت شار کرتے ہوئے حضرت شاہ صاحب کے جمال با کمال پر شیفة ہو کر بہت سے فیوض عاصل کے اور احازت کا شرف یایا۔

اس درمیان قافلہ کی رفاقت کے باعث جب سفر میں وقفے واقع ہوتے تھے اور (عرب کی طرف) کشتیوں کے چلنے کا موسم قریب آرہا تھا۔ ہم حادموں کو اکثر اوقات اضطراب لات ہوتا تھا کہ کہیں سمندر کے ساحل پر پہنچنے سے پہلے کشتیاں روانہ نہ ہوجا کیں اور اس سال حج کی دولت نصیب نہ ہو۔ حضرت شاہ صاحب نے کرامت والی زبان سے بیان فرمایا کہ: اس سال حج کریں گے اور پھر کھی مندھ سے روانہ ہوکر سورت بندرکو پہنچے اور ایک شتی آپ کوہا تھ آگئ، اس پر سوار ہوکر چلے گئے۔ شاہ صاحب نے اس سفر میں دوجے کیے اور درمیانی ساراعصر مدینہ منورہ اور مکہ مکر مہیں فیوضات لیتے اور دیے اس سفر میں دوجے کیے اور درمیانی ساراعصر مدینہ منورہ اور مکہ مکر مہیں فیوضات لیتے اور دیے دے۔

یے معن ہے۔ شاہ صاحب جج سے واپسی میں جب سورت بندر کو پہنچے تو دکھن کے راستے وطن کی طرف روانہ ہوئے اور واپسی میں سندھ کا سفر اختیار نہ کیا۔ واپسی میں گوالیار سے گزرے اور جب شہر گوالیارکو پہنچے تو خواجہ فاقو اور شیخ محمدغوث کے مزارات کی زیارت کی اور ہرایک کی نسبت معلوم کی اورمستفر الخلافہ اکبرآباد کو پہنچے، تو امیر ابوعلی کی پیراسرار مزار کی زیارت کی اور اُن کے فیوضات کے احوال کو بیان کیاور زبان غیب سے اس کا اظہار بھی فرمایا۔ ۱۳ ارتاریخ ماہ رجب الم اله کوخیرخونی سے دارالخلافہ شاہ جہاں آباد ( دہلی ) میں شرف نزول فر مایا اور اس ملک کے لوگوں کوزیارت سے مشرف فرمایا۔

حضرت شاہ ولی اللہ صاحب حج کی ادائیگی کے ارادہ سے اپنے وطن سے نکلے اور پھروطن لوٹنے کی تاریخ کوخودنظم فر مایا تھا، وہ پیہے:

بهشتم صباح از ربیج دوم كهابن داعيه گشت بافعل ضم سرآ مد سفر گشت رنج زسال وبزار وصد وچهل پنج

ز دہلی برآمہ ولی بہر حج ہزار وصد وچہل وسه سال بود و لی چوں پس از حج بدہلی رسیّد بتاریخ رابع عشر از رجب

ایک دوسری تاریخ جوشاه ولی الله کے جھوٹے بھائی شاہ اہل اللہ نے نظم فر مائی وہ یہ ہے: بحدالله والمنة بدان مقصد بهم آغوشم وقیلت منک طاعا تک وعیدازغیب درگشم

بدل می داشتم کے وراحرام حج کوشم مراما تف سال تاریخ مختین طرف می جستم

#### فلسفه روزه ' حجة الله البالغهُ ' كي روشني ميں

معلوم ہونا چاہیے کہ بسااوقات انسان الہام خداوندی کے ذریعہ یہ بچھے لگتا ہے کہ اس کی طبیعت بہیمیہ کا جوش و ہیجان اسے کمال مطلوب تک پہنچنے سے روک رہا ہے، جواسے قوت ملکیہ کی اطاعت وانقباد سے حاصل ہوسکتا ہے اور اس لیے وہ طبیعت بہیمیہ سے نفرت کرنے لگتا ہے اور اس کے جوش و ہیجان کوتو ڑنے اور شخٹرا کرنے کی راہ تلاش کرتا ہے اور اس بارے میں اس کی بہترین معاون ہیں۔ بھوک، پیاس، ترک جماع، ترک مباشرت اور زبان وقلب اور دیگر اعضا جہم کوقا ہو میں رکھتا ہے، یہ امور اس بارے میں اس کے جلیے بہترین معاون اور مددگار ہوتے ہیں اور اس لیے وہ آئی امور کوا ہے مرض نفسانی کے علاج کے لیے اختیار کرتا ہے اور پوری مستعدی سے ان اُمور کوا نجام دیتا ہے۔

اس کے بعداس شخص کا درجہ ہے جسے انبیاءِ کرام از راہِ شفقت اس حالت کی طرف کشال کشال لے جاتے ہیں اور اس طرح لے جاتے ہیں کہ اس شخص کو اس کاعلم بھی نہیں ہوتا اور اس طور پر اس کی قوت بہیمیہ کے جوش و ہیجان کے ٹوٹے ہے اس کو فائدہ اور نفع ہوگا وہ اسے آخرت میں دیکھے گا۔

بیااوقات انبان یہ بھے لگتا ہے کہ اس کا کمال اور سخاوت اس میں ہے کہ اس کی طبیعت اس کی عقل کی اطاعت گر ار ہوجائے لیکن اس کی طبیعت کا اُٹھان کی اس نے پر ہوتا ہے کہ بھی وہ عقل کی مطبع اور فر ما نبر دار ہوجاتی ہے اور بھی اس سے بعناوت کرجاتی ہے یاس لیے ضرورت ہوتی ہے کہ اسے کسی ممل شاقہ کی طرف توجہ دلائی جائے اور اس کی مشق کرائی جائے جیسا کہ روزہ وہ اس عمل کے لیے اپنی طبیعت کو مجبر کرتا ہے اور اس بارے میں وفاءِ عہد کو لازم سمجھتا ہے چنا نچہ وہ یہ در پے اس کے لیے اپنی طبیعت کو مجبور کرتا چلا جاتا ہے اور وفاءِ عہد کا التر ام کرتا ہے اور اس بارے میں وفاءِ عہد کا التر ام کرتا رہتا ہے اور اور وفاءِ عہد کا التر ام کرتا ہے اور اس لیے وہ مدتوں تک روزے رکھتا ہے۔ بیا اوقات انسان سے کوئی گناہ سرز د ہوجاتا ہے اور اس لیے وہ مدتوں تک روزے رکھتا ہے۔ بیا اوقات انسان سے کوئی گناہ سرز د ہوجاتا ہے اور اس لیے وہ مدتوں تک روزے رکھتا ہے۔

اور بیروزے اس کے لیے زیادہ شاق ہوتے ہیں بمقابلہ گناہ سے بچنے کے اور اس لیے وہ آئندہ
اس سم کے گناہ کے ارتکاب سے دور رہتا ہے اور ہمیشہ باخبر رہتا ہے کہ پھر بھی وہ ایسا کام نہ کرے۔
بسااوقات انسان کے اندر عورتوں کی طرف میلان جوش کرجا تا ہے اور اس کے پاس اس
قدر فراخی نہیں ہوتی کہ وہ شادی کرے اور گناہ میں مبتلا ہونے کا اسے خوف رہتا ہے، ایسا شخص
روزے کے ذریعے اپنے مشہوت کو شاڈ اکر لیتا ہے اور یہی رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے، آپ سے اللہ میں منادی کی طافت نہ رکھتا ہواس پرلازم ہے کہ روزہ رکھا کرے کہ روزہ اس کی
شہوت کو شادی کی طافت نہ رکھتا ہواس پرلازم ہے کہ روزہ رکھا کرے کہ روزہ اس کی

روزہ ایک ایسی زبردست نیکی ہے کہ انسان کی قوتِ ملکیہ کوطاقتور بنادیتی ہے اور قوت بہیمیہ کو کن محرور کرنے ہے کہ انسان کی قوت بہیمیہ کو کر دیتی ہے۔ رُوح کو میقل کرنے اور اس کومزین کرنے اور قوت بہیمیہ کومغلوب کرنے کے حق میں روزہ سے بڑھ کرکوئی عمل نہیں اور اس کو حدیث قدس کے اندر بیان کیا گیا ہے، اللہ تعالی فرما تا ہے ۔ ''الصوم لی و نا اجزی به ''روزہ خاص میرے لیے ہے اور میں ہی اس کی جزادوں گا۔

روزہ اس قدر گناہوں کا کفارہ کرتا ہے جس قدرطبیعت کے جوش و ہیجان کوتو ڑتا ہے،
روزہ انسان کوفرشتوں کے مشابہ کردیتا ہے، فرشتے روزہ دار سے محبت کرنے لگتے ہیں اور
فرشتوں کے ساتھ محبت کا تعلق اس کی قوت بہیمیہ کے اثرات کو بالکل ضعیف کردیتا ہے اور یہ
رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے، فرمایا: روزہ دار کے منہ کی بد بواللہ تعالی کے نزدیک مشک کی خوشبو
سے بھی زیادہ پہندیدہ ہے۔

اگرانسان بطورا یک مشہور رسم کے بھی روز ہ رکھتا ہے تب بھی بہت می روا جی خرابیوں سے وہ نج جاتا ہے اور بہت می چیز ول میں روز ہ اسے مفید اور سود مند ثابت ہوتا ہے۔

اگرکوئی قوم روزوں کا التزام کر لیتی ہے تو اس وقم کے شیاطین پابہ زنجیر مقید کردیے جاتے ہیں، جنت کے دروازے اس پرکھول دیے جاتے ہیں اور جہنم کے دروازے بند کردیے جاتے ہیں، جنت کے دروازے اس پرکھول دیے جاتے ہیں اور جہنم کے دروازے بند کرنے کی کوشش کرتا جب کوئی انسان اپنے نفس کومغلوب کرنے اور نفس کو برے اخلاق سے پاک کرنے کی کوشش کرتا ہے اور اس کے لیے مملی اقدام کرتا ہے تو عالم مثال میں اس کے مل کی مقدس صورت متمثل ہوجایا

کرتی ہے۔ پھر بعض اذکیا عارفین اس صورت کی طرف توجہ کرتے ہیں اور عالم غیب سے اس کی اعانت کرتے ہیں اور اس طرح وہ پاکی اور صفائی کے ذریعے ذات اللی تک پہنچ جاتا ہے اور رسول اعانت کرتے ہیں اور اس طرح وہ پاکی اور صفائی کے ذریعے ذات اللی تک پہنچ جاتا ہے اور رسول اللہ علی معنی ہیں'' السصوم لی و نا اجزی به ''یعنی اللہ تعالی فرما تا ہے: روز ہ میرے لیے ہے اس میں کوئی دوسرا شریک نہیں اور میں ہی اس کی جز ااور بدلہ دول گا۔

بہااوقات اپنے دنیوی مشاغل سے مضرت رساں اثرات محسوس کرتا ہے اور اُن
مشاغل کی وجہ سے اس کے حواس ہیرونی اثرات سے متاثر ہوجاتے ہیں اور بعض اوقات ان
اثرات سے لبریز ہوجاتے ہیں۔ ایسے وقت میں اس کے لیے ایک نفع بخش عمل ہوتا ہے کہ وہ
ان مجدوں میں جونمازوں کے لیے بنائی گئ ہیں چلا جائے اور دنیوی مشاغل سے یک سو
ہوکر عبادت کر لے لیکن ظاہر ہے کہ اس حالت میں اس کی مداومت ناممکن ہے اور یہ بھی ظاہر
ہے کہ جو چیز کامل طور پر حاصل نہیں کی جاستی اسے بالکل ترک بھی نہیں کیا جاسکتا ، اس لیے
انسان اپنے حالات کو پیشِ نظر رکھ کر فراغت کا کچھ وقت نکال لیتا ہے اور وہ حسب مقدورا
عتکاف و یک سوئی کر لیتا ہے اور یکسوئی کے ساتھ عبادت میں مشغول ہوجا تا ہے۔

اس کے بعداس شخص کا درجہ ہے جس نے اس چیز کومخبرصا دق ایک کے ذریعہ سمجھا اور قلبی شہادت کے ساتھ اسے قبول کیا اور اس پڑمل ہیرارہا۔

پھراں شخص کا درجہ ہے جو عامی آ دمی ہے لیکن زبردسی مجبور کرکے اس سے اعتکاف کرایا جائے اور پھر بسااوقات ایسا ہوتا ہے کہ انسان روزہ تو رکھ لیتا ہے لیکن وہ اپنی زبان کی حفاظت نہیں کرسکتا اس لیے زبان کی حفاظت کی صرف یہی ایک صورت ہے کہ وہ اعتکاف کر ہے۔ [حجة الله البالغة]

\_\_\_[الولى: مارچ١٩٩٢ء]

₩.....₩

#### فلسفه جج ''حجة الله البالغهُ' كي روشني ميں

جے کے مصالح مرعیہ چنداُ مور ہیں، ان میں سے بیت اللہ کی تعظیم ہے اور یہ شعارُ اللہ میں سے ہور اُن میں سے (عرضة) اجتماع میں سے ہور اُن میں سے (عرضة) اجتماع اللہ پاک کی تعظیم ہے اور اُن میں دوراور قریب کے لوگ اسلامی ہے کیونکہ ہر مذہب اور ملت کے لیے اجتماع ہوتا ہے جس میں دوراور قریب کے لوگ جمع ہوتے ہیں تا کہ اس میں پہنچ کر بعض بعض کو پہنچا نیں اور ملت کے احکام سے استفادہ کریں اور وہ لوگ ملت کے شعائر کی تعظیم کریں، جم مسلمانوں کا اجتماع اور اُن کے شوکت کا ظہور، جنود کا اجتماع اور اُن کی ملت کی تنویہ ہے اور یہی اللہ تعالی کے قول کا مطلب ہے: ﴿ وَاذُ جَعَلُنَا اللّٰهِ عَلَىٰ اَللّٰ اِللّٰ اللّٰ اِللّٰ اللّٰ اِللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ ا

اور جج کی مصلحت سے اس کی موافقت ہے جس کولوگوں نے سیّدنا ابراہیم اور اساعیل علیہم السلام سے متوارث کیا ہے کیونکہ بید دونوں ملت حنفیہ کے امام تھا ور عرب کے شارع تھے اور نبی اللّیہ اس لیے مبعوث ہوتے تھے کہ اس سے ملت حنفیہ ظاہر ہوا ور اس کا کلمہ بلند ہوا ور رہی مطلب ہے قول اللّہ تعالی کا: ﴿مِلَّهُ أَبِيْكُمُ إِبْرَاهِبُم ﴾ [الحج: ۸۷] تب وہ دواما موں کے بعد مشہور ہوا ہے، اس کی حفاظت واجب ہوگئ جیسے فطرت کے خصال اور جج کے مناسک اور یہ مطلب ہے رسول اللّہ ﷺ کے اس قول کا '' اپنے مشاعر پر کھڑے رہو کیونکہ تم اپنے باپ مطلب ہے رسول اللّہ ﷺ کے اس قول کا '' اپنے مشاعر پر کھڑے رہو کیونکہ تم اپنے باپ ابراہیم علیہ السلام کے وارث ہو۔''

اور مصلحت مرعیہ سے ہے اتفاق کرنا ایسے حال پرجس سے ان کے عوام اور خواص کے لیے وفق ثابت ہوجیسا کہ نمی میں اُتر نا اور مز دلفہ میں رات بسر کرنا اور اگر اس پر اتفاق نہ کیا جاتا تو لوگوں پر تکلیف گزرتی اور اُن پر مہر نہ کی جاتی تو ان کا کلمہ مجتمع نہ ہوتا با وجود ان کی کثر ت اور انتشار کے اور اُن خصائل میں سے وہ اعمال ہیں جو یہ اعلان کرتے ہیں کہ ان کا صاحب موحد ہے اور تق کا تا لیح ہے اور ملت حنیفہ کا متدین ہے اللہ کا شاکر ہے اس پر جو اس ملت کے اوائل پر اس کا انجام ہو جیسا کہ صفا اور مروہ کے در میان دوڑنا۔

اوراُن خصائل میں سے ہے کہ اہلِ جاہلیت بھی جج کرتے تھے اور جج ان کا اصل دین ہوتالیکن اُنھوں نے اعمال کو ملا دیا تھا ان میں سے بچھتو اعمال کے ساتھ ما تور تھے۔حضرت ابراہیم علیہ السلام سے اور بیان کا اختلاف تھا اوراُن میں سے غیر اللہ سے شرک کرنا تھا۔ جیسا ابراہیم علیہ السلام سے اور بیان کا اختلاف تھا اوراُن میں سے غیر اللہ سے شرک کرنا تھا۔ جیسا کہ اصاف اور ناکلہ (بیدونوں بت تھے ان کا گمان تھا کہ ان دونوں نے کعبہ میں زناکیا تھا پھر منح ہوگئے۔) کی تعظیم کرنایا منا قاطاغیہ کے لیے تکبیر کہنا یالبیک میں بیہ کہنا کہ تیراکوئی شریک نہیں مگر وہ شریک جو تیرے لیے ہاں اعمال کاحق بیہ ہے کہ ان سے روکا جائے اور اس میں تاکید کی جائے اور پچھ تیرے لیے ہاں اعمال کاحق بیہ ہے کہان سے روکا جائے اور اس میں تاکید کی جائے اور پچھ انگال تھے جن میں فخر اور تکبر کی وجہ سے منسوب کیا تھا، جس طرح ان کا یہ کہنا کہ ہم اللہ کے بہاور ہیں اس لیے ہم اللہ کے حرم سے با ہزئیں نگلیں گے (پھر ان سے کہا گیا) تم وہاں سے نکلو جہاں سے لوگ نکلتے ہیں۔ [البقرہ: 199]

جس طرح ان کامنی کے دنوں میں اپنے آبا کا ذکر کرنا، ان سے قرآن مجید میں کہا گیا ( پھرتم اللّٰہ کا ذکر کروجس طرح اپنے آبا کوذکر کرنایا اسے زیادہ ذکر میں )[البقرہ: ۱۸۹] ان خصائل میں سے بیہ ہے کہ دین میں گہرائی کی وجہ سے فاسد قیاسات کو گھڑا تھا اور اُن میں لوگوں کے لیے حرج تھا اور اُن کاحق پیتھا کہان کوننخ کیا جائے اور چھوڑ دیا جائے۔ جیےان کا بیقول کہمرم کو گھروں میں داخل ہونے میں دروازہ سے پر ہیز کرنا چاہیےاوروہ گھروں کی بیٹھ سے چھلانگ لگا کر داخل ہوتے تھے اس سے ان کا پیگمان تھا کہ گھر کے درواز ہے اندر داخل ہونا ارنفاق ہے جو کہ حرام کی ہیئت کے منافی ہے پھرنازل ہوا: اور نیکی اں کا نام نہیں کہتم گھروں میں ان کی پیٹھیں سے آجاؤ۔[البقرہ: ۱۸۹]اورجیبا کہ جج کے موسم میں تجارت کومکروہ مجھنا،اس سےان کا بیرگمان تھا کہ بیراللد کے لیے ممل کے اخلاص کے لی کل ہے پھرنازل ہوا:تمھارے لیے بیا گناہ ہیں کہتم اپنے ربّ کے لیے تجارت کی طلب كرو![البقره: ١٩٨] يازاد كے سواج كرنے كومتحب قرار دیتے تھے اور کہتے تھے كہ ہم تو كل کرنے والے ہیں جولوگوں کوتنگ کرتے ہیں اور تجاوز کرتے ہیں پھرنازل ہوا: اور سفر میں زادا ٹھاؤ کیونکہ بہتر زادتقو کی ہے۔[البقرہ:۱۶۷]اوراُن کا کہنا کہایام جج میں عمرہ کرنازیادہ قجو رہے اوراُن کا کہنا کہ جب صفر گزرجائے اور اونٹ کی پیٹے تھیک ہوجائے اور انٹر مٹ جائے تو عمرہ کے

کیے سفر کی تجدید کی جائے اس کے لیے جوعمرہ کرنے اور اس میں آفاقی کے بینچرج ہے کیونکہ وہ عمرہ کے عمرہ کے علیہ سفر کرنے سخ سفر کرنے کے حتاج ہوتے ہیں تو نجی ایک ہے ان کو ججۃ الوداع میں عمرہ کے لیے احرام کا حکم فرمایا ہے اور اس کے بعد حج کرنے کا اور اس میں اس کو متشد دفر مایا ان سے ان کی عادت پر کلام فرمائے تھے اور جو ان کے دلول میں مرکوز ہوا تھا۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: 'ا ہے لوگوں تم پر اللہ تعالیٰ نے جج کوفرض کیا ہے پھر جج کرو۔ 'توایک شخص نے کہا کہ ہرسال جج کریں تو آپ ﷺ خاموش رہے تی کہ اس شخص نے تین مرتبہ اس سوال کود ہرایا، تو اس کے جواب میں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہا گرمیں ہاں کہتا تو ہرسال جج فرض ہوتا اور تم اس کی طاقت ندر کھتے تھے۔ میں کہتا ہوں کہ اس کارازیہ ہے کہ وہ اُمر جواللہ کی وتی کے نزول کے لیے تیار ہوتا ہے خاص فوقیت کے ساتھ تو وہ تو م کواس پر لے آتا ہے اور اُن کے علوم تصییں قبول کرنے کے لیے حلاقی ہوتے ہیں اور وہ قدر دہی ہوتا ہے جوان میں مشہور ہوتا ہے اور متداول ہوتا ہے پھر نی سے حلاقی ہوتے ہیں اور وہ قدر دہی ہوتا ہے جوان میں مشہور ہوتا ہے اور متداول ہوتا ہے پھر نی کے لیے حلاقی ہوتا ہے ہیں تو اس کے موافق و تی کا ب کوناز ل نہیں کیا۔ مگر نرول ہونا ضروری ہوجا تا ہے ہی جرت ہواس کو بحصیں میں اس پر کی حکم کا القانہیں کرتا اور نہ کی اس کی قوم کی زبان کے لیے اور اس سے جواس کو بحصیں میں اس پر کی حکم کا القانہیں کرتا اور نہ کی دلیل کا مگر وہ جوان کی مجھ کے قریب ہوتا ہے یہ کیسے نہ ہوگا اللہ کے وتی کا مبدالطف ہے اور لطف وہاں اجابت کے لیے ممکن کا اختیار کرنا اقر بہوتا ہے۔

#### مناسك كى صفات

جاننا چاہیے کہ صحابہ کرام ، تا بعین اور باقی مسلمانوں سے جومشہور ہیں، چار ہیں: جج مفرد ، عمرہ مفرد ، تمتع اور قرآن ۔ جج مکہ میں حاضر کے لیے ہے کہ اس سے احرام میں جماع اور اس کے دوائی سے پر ہیز کرے اور ناخنوں سے پر ہیز کرے ، سلے ہوئے کیڑے اور مزاخنوں سے پر ہیز کرے اور ایک قول کیڑے اور مزکار کرنے سے پر ہیز کرے اور ایک قول کیڑے اور مزکار کرنے سے پر ہیز کرے اور ایک قول پر نکاح کرنے سے بھی پر ہیز کرے پھر عرفات کے لیے نکا اور وہاں عرفہ کی شام رہے پھر اس سے سورج کے فکلے ورج کے خروب کے بعدر جوع کرے اور مزدلفہ میں رات گزارے اور اس سے سورج کے نکلنے سورج کے فکلے مورج کے نکلے مورج کے نکلے مورج کے نکلے دورج کے دیا ہے سے بھر اس سے سورج کے نکلے سے بھر اس سے سورج کے نکلے مورج کے نکلے کیا کہ کا مورج کے نکلے کیا کہ کے نکلے کے نکلے کی سے مورج کے نکلے کے نکلے کے نکلے کی خواصل کے نکلے کیا کہ کا مورج کے نکلے کیا کہ کو نکلے کے نکلے کے نکلے کی خواصل کے نکلے کے نکلے کے نکلے کی خواصل کے نکلے کی کر کے نکلے کے نکلے کی نکلے کی نکلے کے نکلے کی کر کے نکلے کے نکلے کی نکلے کی نکلے کر کے نکلے کے نکلے کر کے نکلے کے نکلے کی نکلے کی نکلے کے نکلے کر کے نکلے کے نکلے کی نکلے کی نکلے کر نے کر کے نکلے کے نکلے کر نے نکلے کے نکلے کے نکلے کی نکلے کی نکلے کے نکلے کر نے نکلے کر نے نکلے کی نکلے کی نکلے کر نے نکلے کی نکلے کر نے نکلے کے نکلے کر نے نکلے کی نکلے کے نکلے کر نے نکلے کی نکلے کے نکلے کر نے نکلے کی نکلے کی نکلے کی نکلے کے نکلے کی نکلے کی نکلے کی نکر نے نکلے کی نکلے کی نکلے کی نکلے کے نکلے کی نکلے کے نکر نے نکلے کی نکلے کی نکر نے نکر نے نکلے کی نکر نے نکلے کی نکلے کے نکر نے نکر نے نکلے کی نکر نے نکر نے نکلے کی نکر نے نکر نے نکر نے نکر نے نکر نے نکر نکر نے نکلے کی نکر نے نکر نے نکر نے نکر نکر نے نکر ن

مسائل حالت إحرام

مئیں کہتا ہوں جے وغمرہ میں احرام ایسا ہے جیسے نماز میں تکبیر ہوتی ہے اس میں اخلاص اور تعظیم کی تصویر ہے اور فعل ظاہر سے عزیم ت جے کا ضبط ہے اور اس میں اللہ تعالیٰ کے لیے فس کو ذلیل اور خاشع کرنا ہے، جاء پناہ اور عادت مالوفہ اور انواع بخبل سے اور اس میں تحقیق ہے اللہ کے تکلیف اور پریثانی اور تغیر کی ۔ یہ اس لیے شروع ہوا کہ محرم ان اشیا سے پر ہیز کر ہے، ذلیل ہونے کی تحقیق اور ترک زینت اور پراگندگی کا اور اللہ کے خوف اور اس کی تعظیم سے استشغار کی تنزید کا اور ایپ نفس کا مواخذ مکہ اس کی خواہش میں استرسال نہ کر ہے۔ شکار ایک کشادگی اور توسع ہوا دور اس کی تعظیم کے فر مایا ہے 'جوشکار کے پیچھے چلا' اور نی تیا گئے کا خول خابت نہیں ہوا اور نہ ان کے اصحاب کا ، اگر چہ اس کوئی الجملہ جائز رکھا ہے۔ جماع جمہمی شہوت میں انہاک ہوا اور نہ ان کے اصحاب کا ، اگر چہ اس کوئی الجملہ جائز رکھا ہے۔ جماع جمہمی شہوت میں انہاک ہوا اور نہ ان کے خلاف ہے تو بعض احوال ہے جب یہ باب جائز نہ ہوا کی طور پر کیونکہ یہ شروع کے قانون کے خلاف ہے تو بعض احوال

سے اس سے رو کنے کی نہی کی جاتی ہے جیسا کہ احرام ، اعتکاف اور فرہ اور بعض مواضع میں جیسا کہ مساجد ، سوال ہوا کہ محرم کون سے کیڑے بہنے ؟ تو فرمایا ، قیص نہ پہنو ، گیڑیاں نہ پہنو اور مساجد ، سوال ہوا کہ محرم کون سے کیڑے نہ پہنو اور اعرابی سے فرمایا لیکن خوشبو جو تیرے شلواریں نہ پہنو ، لمبی ٹوپی نہ پہنو اور موذے نہ پہنو اور اعرابی سے فرمایا لیکن خوشبو جو تیرے ساتھ ملحق ہے اس کو تین بار دھوڈ الواور جیہ کو نکال لو! سلے ہوئے کیڑے اور اس کے معنی میں اور اس کے غیر میں فرق ہے کہ پہلا ارقفاق تجل اور ذینت ہے اور دوسراعورت کا ستر ہے اور پہلے کا چھوڑ نا اللہ کے لیے تواضیع ہے اور دوسرے کا چھوڑ نا ہے اُد لی ہے۔

نی آیات نے فرمایا: ''محرم کونکاح نہیں کرنا جا ہیے'' ۔۔۔۔۔اور مروی ہے کہ رسول اللہ آیات نے نے بیال کی میمونہ سے احرام کی حالت میں شادی کی ۔

میں کہتا ہوں کہ اہلِ تجازے صحابہ ابعین اور فقہانے یہ اختیار کیا ہے کہ محرم کے لیے سنت یہ ہے کہ زکاح نہ کرے اور عراق کے علمااس کو جائز قرار دیتے ہیں، تیرے اور بڑی نہیں ہے کہ احتیاط کو اخز کر نافضل ہے اور اوّل پر رازیہ ہے کہ زکاح اور ارتفا قات مطلوبہ میں سے ہے شکار کرنے سے اخز کر نافضل ہے اور اقیا پر قیاس کیا جاتا ہے اکثر ہے انشا کو ابقا پر قیاس کیا جاتا ہے اور بقا نہیں پھرصید کا ضروری ہے کیونکہ انسان بھی اس کو تل کرتا ہے جس کے کھانے کا ادادہ کرتا ہے اور بھی اس کو تل کرتا ہے جس کے کھانے کا ادادہ کرتا ہے اور بھی اس کو تل کرتا ہے کہ اس کے شرکو این سے صدون میں ناور استعمال کا ادادہ کرتا ہے اور بھی ہیں انعام کو تل کرتا ہے کہ اس کے شرکو این میں سے صدون سا کہ کہ گرا ہے گئی کہ تا ہے تو پھر ان میں سے صدون سا موٹ کی بھی آئی گئی ہے نے فر مایا کہ جرم اور احرام میں پانچ چیز وں قبل کرتا ہے بیاس کے سامان پر حملہ کرتا ہے بوائی میں بیاس کے سامان پر حملہ کرتا ہے بیاس کے سامان پر حملہ کرتا ہے اور بھر جب عرف کی استقر اکی طرف رجوع کیا جائے گا تو اس کو صیر نہیں کہیں گیا تو اس کو شکار نہیں بیا ہے گا گئی دوس حرف کی استقر اکی طرف رجوع کیا جائے گا تو اس کو صیر نہیں کہیں ہوئی اور اُن جیسے جانور جن کے گھروں میں پالنے کی عادت ہوئی ہے اس کو شکار نہیں ۔
کیا جائے گالیکن دوسرے اقسام ان میں ظاہر ہیہ ہے کہ وہ شکار نہیں۔

مدینہ والوں کے لیے ذوالحلیفہ میقات ہے اور شامیوں کے لیے جمعہ اور نجدیوں لیے قرن اللنازل اور یمن والوں کے لیے یکملم بیسب میقات ہیں اور اُن کے لیے اور جن کا ان جگہوں سے گزرہوا ہے اور وہاں کے نہ ہوں اس کے لیے جوجے وغمرہ کا ارادہ رکھتا ہوا ورجوان میقاتوں سے
اندر رہتا ہوتو ان کا میقات اس جگہ سے ہوگا جہاں ان کا قیام ہے یہاں تک مکہ والے، ان کا
میقات مکہ ہے۔ میں کہتا ہوں کہ میقاتوں میں اصل ہے کہ جب مکہ کی طرف آنا پراگندگی اور میل کا
میقات مکہ ہے۔ اس میں اپنے نفس کا غلوم طلوب ہوتا ہے اور انسان اس تکلیف میں رہتا ہے کہ اپنے شہر
اعث ہاں میں اپنے نفس کا غلوم طلوب ہوتا ہے اور انسان اس تکلیف میں رہتا ہے کہ اپنے شہر
مے محروم رہنے سے ظاہر حرج لاحق ہوتا ہے کیونکہ بعض کا قطرایک ماہ کے سفر پر ہوتا ہے اور دو ماہ
اس سے اکثر پر ہوتا ہے اس لیے واجب ہوا کہ مکہ کی روگر دیکھ میقات ان سے حرم بنائی جائیں اور
ان کے بعدا حرام کو موخر نہ کیا جائے اور ضرور ک ہے کہ وہ جگہیں ظاہر اور مشہور ہوں اور کسی ایک شخص
برادران مکانات پر اہل آفاق کا گزرنامخفی نہ ہو۔

تب یہ قرار بایا اور اُن مواضع کو حکم دیا گیا، مدینہ والوں کے لیے بہت دور میقات رکھا گیا ہے کونکہ مدینہ وتی کا محیط ہے اور ایمان کے بناہ کی جگہ ہے اور بجرت کی جگہ ہے اور بہلا قربیہ جواللہ تعالیٰ اور اس کے رسول اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول اللہ تعالیٰ کے اعلاء کے کلمہ میں مبالغہ کیا جائے اور اللہ کی اطاعت کے زیادتی کے ساتھ مخصوص کو اللہ تعالیٰ کے اعلاء کے کلمہ میں مبالغہ کیا جائے اور اللہ کی اطاعت کے زیادتی کے ساتھ مخصوص ہوں اور ایس میں خصوصیت بائی جاتی ہے کہ رسول اللہ اللہ تعالیٰ کے اور اس میں خصوصیت بائی جاتی ہے کہ رسول اللہ تعالیٰ کے اور طائف کے اور یمامہ وغیرہ قطر والاحصہ ہے اور اس شہر کا ایمان خالص ہو بخلا ف جو اتی اشہر سے اور طائف کے اور یمامہ وغیرہ کے تو اس یکوئی حرج نہیں۔

عرفات میں کھڑے رہنے کا پیراز یہ ہے کہ سلمانوں کا اجتماع ایک زمانہ اور ایک مکان میں اجتماع اس حال میں کہ وہ اللہ کی رغبت کے داعی ہوں اور اس کے لیے تضرع کرنے والے ہوں افراس کے خوص کرنے والے ہوں کات کے نزول اور وجانیت کے انتثار میں بڑی تا خیر ہے اور اس لیے شیطان ان دنوں میں بڑا ذکیل اور تقیر ہوتا ہے اور یہ بھی ہے کہ ان کا اس مکان میں اجتماع انبیا علیم السلام سے متوارث ہے جیما کہ آدم علیہ السلام اور اس کے بعد سے اخبار میں ذکر کیا جاتا ہے اور اس میں لینا ہے اس کا جس میں المائی میں ایک اور توقیت کے بارے میں پیاصل اصل ہے۔ میں مائل کے اندر انتر نے میں بیران ہوئی ہے اور توقیت کے بارے میں بیران اور کی بہت کی منت کی بات کے میں اور اف بعیدہ کی بہت کی بہت کی بہت کی بہت کی بہت کی بہت کی جماع افران بعیدہ کی بہت کی

قوموں کی جمع کرتا ہے، تجارت میں احسن اور اوفق اس میں نہیں ہے کہ اس کا موسم اس اجہائ کے لیے ہواور دوسری بات ہے ہے کہ کمہ اس بر لے لشکر کے لیے تنگ ہوتا ہے، اگر ان کا حاضر، بادی اور اُن کا نا اُمید ہونا اور اُن کا نبی منی جسے بیابان میں نزول کے لیے صطلح نہ ہوتا تو ان کو برا بادی اور اگر ان کا بعض نزول میں مختص ہوتا تو اپنے نفوں کو پاتے اور جب ایک مکان میں نزول کی عادت جاری ہوئی تو عرب کا دستور اور عادت جاری ہوئی کہ ہرا کی فیبلہ تفاخر اور تکا تر بیل کوشش کر ہوا ہے قابر کہ ور تے اور اپنے مددگاروں کی کشرت بتاتے میں کوشش کر ہوا ور قب تا تر اور قوت کا ذکر کرتے اور اپنے مددگاروں کی کشرت بتاتے میں کوشش کر مواد تربی والوں کو بتاتے اور اطراف بعیدہ میں ان کا ذکر چلتا اور اسلام کو اس جسے اجتماع کی ضرورت تھی جس مسلمانوں کی شوکت ظاہر ہوا ور اُن کا شار اور تیاری ظاہر ہوتا کہ اللہ کا دین ظاہر ہوا ور اس کی آ واز دور تک جائے اور اقطار پر ان کا غلبہ ہوتو نبی تی نے اس کو ابقی رکھا اور اس پر برا گیختہ کیا اور اس کی طرف جائے کو متحب قرار دیا۔ اور تفاغر اور آبا کے ذکر کو بی مناور اس کی واور تکا کی مناور تا ہوں کو اور تک کو اور تکا کی کہ ہوا کہ کو کہ کہ ان کی ضافوں اور و لیموں کو اور تک کے والیہ اور اس کی حقیقہ کو باتی رکھا کیونکہ ان میں منازل کی تدبیر کے برے فوائد ہیں۔

[الدلی : اپر بل ، می 1991ء می مناز اس میں منازل کی تدبیر کے برے فوائد ہیں۔

[الدلی : اپر بل ، می 1991ء می منون ارات المناط میں شروع الے اور افرائی تدبیر کے برے فوائد ہیں۔

[الدلی : اپر بل ، می 1991ء می منون ارات الماط میں شروع ہوں الکی تعلیہ اللہ میں اللہ کو اللہ کو اللہ کو اللہ کی تو اللہ کو اللہ کیا۔

₩.....₩

## ''سطعات''ازشاه ولى الله[مقدمه]

حكمت كى برانى تاريخ ميں تين ملك مم فكررہے ہيں: مند، ايران اور يونان، حكمت كا مطلب فقط پہ ہے کہ ہم جو چیزیں اپنے گر دو پیش دیکھتے ہیں ان کی حقیقت سمجھنا۔ بیالم حضرت ابراہیم سے پہلے کی نبوتوں میں اساسی چیزتھی۔مثلاً ایک نبی آ کرحساب کا قاعدہ سکھا دیتا ہے۔ بى اس كاكمال ب- چنانچ جواهر المضيئة في تراجم الحنفية مين ايكمتى عالم ك تذكرے میں لکھتے ہیں كہوہ كہا كرتے تھے كہ حساب میں خطائیں كا قاعدہ دوغلطیاں كركے نتیجہ سیح نکالناایک نبی نے آ کرسکھایا ہے۔ بیرقاعدہ آج کل جبرومقابلہ کی وجہ سے متروک ہے۔ حکمت کی بعض چیزیں تمام انسانیت یکساں طور پر مانتی ہے مثلاً حساب کے قواعد اور علم ہیئت کے اُصول سب قوموں میں مکساں مانے جاتے ہیں۔ ہیئت فلکی سے ترقی کرکے علم نجوم بیدا ہوا اور ای طرح ارضی اشیا کی تا ثیرات ضبط کرنے سے علم طب بیدا ہو گیا۔طب اور نجوم کو مانے والا آدمی آخر خدا کو مانتا ہے۔اللہ تعالیٰ کی ہستی سے انکارنہیں کرسکتا۔ پہلے زمانہ میں یہ طب اور نجوم انسان کی دینی اور دُنیاوی ضرور توں کے لیے کافی سمجھے گئے ہیں۔ چنانچہ امام غزالی في الله "اكرثابت من لم يعرفي الهيئة والتشريح وهو عنين في معرفة الله "اكرثابت ہوجائے کہانیا نیت کا کوئی طبقہ سی علم سے خالی نہیں رہا ہے تو وہ علم اس طبقہ کے لیے بہت محتر م ہوجائے گااوراللہ تعالیٰ کاماننااس درجہ کاعلم ہے اس لیے نہایت ہی محترم ہے۔جیسے بعض انسان اندھے پیدا ہوتے ہیں، ایسے ہیں بعض اس معرفت ﴿ قَلْ جَلاءَ فِي الْقُرُ آنِ الْحَكِيمُ مَنُ كَانَ فِي هٰذِهِ أَعُمٰى فَهُوَ فِي الْآخِرَةِ أَعُمٰى ﴾ اللي عضالى اورنا بلد موت بين -اكران لوگوں کوانسا نیت کا معیار قرار دیا جائے تو معاملہ ہی اُلٹ جائے گا۔ بھلا ایسوں کوانسا نیت سے کیاتعلق ہے، حکمت کی اشاعت یا تو ہند ہے ہوئی ہے، جیسے ریاضی اور نجوم یا ایران ہے جس کا مرکز بائبل تھا۔ پھراس ہے آگے یونان ہے، یونان کا چونکہ جلد ہی مسیحوں کے تعلق جڑ گیا،اس لیے وہ جلد ہی ممتاز ہوگیا۔اور وہاں کے حکما دُنیا میں مشہور ہو گئے۔ورنہ دراصل بعض چیزوں میں تو واقعی ممتاز ہے لیکن بعض میں ایران اور بعض میں ہندوستان بہت ہی آگے ہے اور ریسب فلے محمد اس دور کی ترقی دومر حلوں پرختم ہوتی ہے۔ فلے خورات ابراہیم سے پہلے کے ہیں۔اس دور کی ترقی دومر حلوں پرختم ہوتی ہے۔

ا - بیکہ سارے عالم کا ما دہ ایک ہی ہے۔ جس چیز کا حیات سے تعلق ہے وہی ما دہ ہے اور تمام ما دی قوتیں ایک مرکز سے نکلی ہیں جا ہے وہ آسان کے ستارے ہوں یاز مین کا پانی ۔ جو تحکیم اس درجہ پر پہنچے گا وہ طبعیات، نجوم اور ریاضی میں اُستاد ما نا جائے گا۔

۲- یہ کہ مادی اشیا کے علاوہ بھی کچھ چیزیں ہیں جو مادّہ کی تعریف کے ذیل میں نہیں آتیں مگر عقل اُنھیں قدرتی طور پرادراک کرتی ہے۔ مثلاً فرشتہ اور برق وغیر ہما، جھیں بعض حکما نے اپنے مرکز کی تلاش میں تحرک کر کے بذات خود ملاحظہ بھی کرلیا ہے جہاں مادی اور غیر مادی چیزیں جا کر جمع ہوجا تیں ہیں۔ کیونکہ کسی چیز کی تنظیم مرکز کے سوا ہو ہی نہیں سکتی۔ حکما کے چیزیں جا کر جمع ہوجا تیں ہیں۔ کیونکہ کسی چیز کی تنظیم مرکز کے سوا ہو ہی نہیں سکتی۔ حکما کے نزد یک مادیت اور غیر مادیت کا جومشترک مرکز ہے اس کانام وجود ہے اُنھیں اس وجود کی وحدت بھی ایسے ہی ماننی پڑے گی جیسے کہ مادّے کو مانتے ہیں۔ مٹی سے نبا تات بیدا ہوتی ہیں۔ کسی کور دّ دنہیں کہ یہ ٹی سے نکلی ہیں اور اجڑ نے کے بعد گل سڑ کے بھرمٹی مل میں گھل جا ئیں کسی کور دّ دنہیں کہ یہ ٹی سے نکلی ہیں اور اجڑ نے کے بعد گل سڑ کے بھرمٹی مل میں گھل جا ئیں کے مادّے کی وحدت میں ان تغیرات سے کوئی فرق نہیں آتا۔ اس طرح متفرق چیز وں کومرکز سے وابسة کرنے کانام وحدت میں ان تغیرات سے کوئی فرق نہیں آتا۔ اس طرح متفرق چیز وں کومرکز سے وابسة کرنے کانام وحدت ہے۔

ایک کیم جب تمام وجودی چیزوں مادی خواہ غیر مادی کا ایک مرکز سے تعلق بیدا کرکے اس میں سے سب کی تشریح کرسکا اور اس میں ان سب کا وجود ولیہائی الآن کھا کان غیر متغیر ہے تو اس حکمت کا نام' وحدت الوجود' ہے، یہ ایک حقیقت اور سائنس ہے، فلفہ نہیں کیونکہ ایک انسان جب اس وجود کو سوچتا ہے لیکن احاطہ نہیں کرسکتا اور صرف اپنے محسوسات کے مطابق چیزوں کے نام اور شکلیں مقرر کرتا ہے تو یہ فلفہ بن جاتا ہے اور اس تجلی کے ذریعہ سے حقیقت سے آشنا ہوگا اور جو حکیم وجود کی معرفت ماہر ہوتا ہے اسے الہی حکیم کھا جاتا ہے۔ حکمت کے یہ دونوں درجہ کہ مادہ کو مرکز بتایا جائے یا وجود کو وحدۃ المعادہ اور وحدۃ الوجود انسانیت کے یہ دونوں درجہ کہ مادہ کو مرکز بتایا جائے یا وجود کو وحدۃ المعادہ اور وحدۃ الوجود انسانیت کے یہ دونوں درجہ کہ مادہ کو مرکز بتایا جائے یا وجود کو وحدۃ المعادہ اور وحدۃ الوجود انسانیت کے

لوازم میں سے ہیں۔انسانیت ال خیالات سے خالی نہیں رہ سکتی۔ بعض اوقات زمین کے بعض عصابیے مردم خیز واقع ہوئے ہیں کہ جمع اوصاف حکمت پر بحث کرنے والے آدمی وہاں پیدا ہوتے ہیں اور وہ ایسا خطہ دُنیا میں انسانیت کے لیے مرکز بن جاتا ہے جس زمانہ کا ہم ذکر کررہے ہیں، اس زمانہ میں بابل اور سوریا انسانیت کے مرکز تھے چنا نچہ سوریا میں انسانیت کے حکیم زیادہ ہوئے ہیں۔ابنیا علیم السلام کا درجہ ہے کہ طبقات کے مطالعہ سے سمجھا جاتا ہے،ان حکما کے معلمین کا ہے اوراُن میں سے اچھے عیم نوت کے بہترین شارح ہیں ان ہی کوصدیق کہا جاتا ہے بیان مسائل کو جو انبیا علیم السلام نے بیش کے ہیں،اپ عقل سے سمجھا جاتا ہے،ان حکما کے معلمین کا ہے اوراُن میں سے اچھے عیم فوت کے بہترین شارح ہیں ان ہی کوصدیق کہا جاتا ہے بیان مسائل کو جو انبیا علیم السلام نے بیش کے ہیں، اپنے عقل سے سمجھ مانے تھے اس لیے اُنھوں نے جھٹ نصدیق کردی، الٰہی حکیم وہ چربھی نہیں مان سکتا جے نبی رد کردے۔

انبیاعلیہ السلام کے گردایے حکما لیعنی صدیقین کی ایک جماعت جمع ہوجاتی ہے جن کے زور سے انبیاعلیہ السلام کی حکمت انسانیت میں پھیلتی ہے۔ انبیاعلیہ السلام کی تعلیم میں حکمت اللہ یہ ہمیشہ مرکز رہتی ہے اور باتی اجتماعی حکمتیں، گاوں بسانا شہر بسانا اور جوار تفاقات برطھیں گا ہیں۔ اللہ یہ ہمیشہ مرکز رہتی ہے اور باتی اجتماعی حکمت سے بال یہ سوشل اجتماعات پہلے درجہ کی ہیں۔ سیر نبوت کی تعلیم میں دوسرے درجہ پر ہیں۔ لیکن حکمت کے بال یہ سوشل اجتماعات پہلے درجہ کی چیزیں ہیں۔ صدیقین کے اس علم کا نام ہے" الحکمة" حکل کی حکمت کے بعد انسانیت میں نظام طبقہ حکمت کو خود ٹھیک جائم کرنے کے لیے حکم انوں کی ضرورت ہے کیونکہ انسانیت کے تمام طبقہ حکمت کو خود ٹھیک طرح نہیں سمجھ سکتے اس لیے ایک طبقہ جو ارتفاقات میں زیادہ مصروف رہتا ہے۔ اپنے ایچھ اُستاد پراعتاد کر کے حکمت کو مان لیتا ہے یہ لوگ اصل میں حکم مانے والے ہوتے ہیں، اُستاد جو حکم کی صورت میں پہنچاتے ہیں۔ اس حکم کا حدود تھی میں جمع ہوجاتے ہیں یہ خود حکمت کو تحقیق ہیں اور عوام تک حکم کی صورت میں پہنچاتے ہیں۔ اس حکم کا صورت میں پہنچاتے ہیں۔ اس حکم کی سی خود خود تھیں ہوئی چیز نوشتہ میں کوئی تبدیلی نہیں اُنھیں تعنی عوام کوائی عقل کواس حکم کے تابع کرنا پڑتا ہے۔

حضرت ابراہیم سے پہلے جن قوموں کا تعلق انبیا ہے ہے وہ سب الحکمۃ کی حامل ہیں۔

ملک کے کسی حصے میں کوئی نبی پیدا ہوا، اس کے شاگر دوں نے اپنے گرد کے لوگوں میں حکمت پھیلادی۔ بس حضرت ابراہیم سے پہلے بیہ حکمت کی حامل جماعتیں آرین قوم ہیں جو ہند میں ہو تمیں یا ایران اور روم میں یونان میں سب کا ایک ہی سائیکو جی ہے اور سمجھنے کا ایک ہی طریقہ انسانیت ان میں غصور ہوگئی۔ اس حکمت میں غلطیاں واقع ہوئی ہیں۔ ہمارا مطلب بیہ کہ سوچنے میں واسطے بڑھ جانے سے بعد والوں سے غلطیاں سرز دہوئیں ہیں۔ اس بات کو واضح کرنے کے لیے ایک مثال پیش کی جاتی ہے۔

یہ واقعہ لوگوں نے ہمیں سنایا تاریخ میں نہیں پڑھا۔ایک بادشاہ ہے جس کے دربار میں عوام، ہر کہ ومہ براہِ راست پہنچ سکتے ہیں اور اس کے احکام سید ھے من سکتے ہیں اور ایک اور بادشاہ ہے جس کے احکام کئی ایک محکموں کے توسط سے دس ہیں درجوں میں نیچ اُتر کرعوام بیچاروں تک پہنچتے ہیں۔اور اُن عوام کو بھی بادشاہ کے روبر واپنی فریاد کرنے کا موقع نہیں ملتا تو جتنا انصاف اوّل الذکر کی رعایا کو اس طور پر حاصل ہوگا اتنا ہی دوسرے والے نہایت اقل قلیل درجہ بررہ جاتے ہیں۔

استنبول کے ایک سلطان کواطلاع پینجی کہ حرم کے کبوتروں کے لیے اناج نہیں ہے۔ قاعدہ تھا کہ کبوتروں کے لیے غلہ سیدھااستنبول سے بھیجا جائے فرض کرو کہ ایک سومن غلہ کافی تھا اُنھوں نے دس ہزارمن بھیجنے کا حکم دیا۔ ایک وزیر نے بوچھا کہ اتناغلہ کبوتروں کے نام کا مطلب، سلطان نے کہا بتا ؤ۔ یہ غلہ کتنے امیروں کے ہاتھوں سے گزرے گاوزیر نے چند کے نام کن لیے۔سلطان نے کہا تا و سیفلہ کتنے امیروں کے ہاتھوں سے گزرے گاوزیر نے چند کے نام کن لیے۔سلطان نے کہا کہا گہ اگرسومن بھی وہاں منزل مقصود پر بہنچ گیا تو غنیمت ہے ایک حاکم مکہ میں گیا اسے تم دلائی گئی کہ رشوت نہیں لیا گا جی میں نے توقعم کھائی ہے رشوت نہ دی کہنے لگا اجی میں نے توقعم کھائی ہے رشوت نہ دی کہنے لگا اجی میں نے توقعم کھائی ہے رشوت نہ دی کہنے لگا ابی میں نے توقعم کھائی ہے رشوت نہ دی کہنے لگا ابی میں نے توقعم

افسوس یہ ہے نظام حکومت جسے مسلمان زندہ رکھنا چاہتے ہیں۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ حکمت کی ترقی شاخیں بننے سے ہوتی ہے لیکن حقیقت سے دوری بھی اس قدر ہوجاتی ہے۔ پہلی سب حکمتوں کے مراکز ایسے ہی نتاہ ہو چکے ہیں اب ہمارے ہاں اس کی مثال فقہ نفی ہے یہ

ہارون کے زمانہ میں سلمانوں کومنظم کرنے کا بہترین نظام تھا۔ ہارون کے تمام قاضی آیک ہی قانون پر فیصلہ کرتے تھے اور اُن قضاۃ کی اپیل در بار میں ہوتی تھی اور انصاف فی الجملہ سب ہی کول جاتا تھا۔ ہارون کے بعد اب تک فرض کرو کہ ایک ہزار سال سے اس قانون کی شرح اور ماشیہ لکھتے تکھتے ہم اتنے دور تک پہنچ گئے کہ جب مجھے خواہش ہوئی کہ امام صاحب کے اصلی ماشیہ تو تم میں تو تمام کتابیں پڑھ کریقین ہوگیا کہ بیناممکن ہے کیونکہ ان کے اقوال کی شرح، نوع میں تو تمام کتابیں پڑھ کریقین ہوگیا کہ بیناممکن ہے کیونکہ ان کے اقوال کی شرح، شرح اور اُصول کے اندراُصول سب آپس میں مل جاتے ہیں اور اصل چینہیں ملتی۔

مثلًا ترک نماز کرنے پر کیا سزا ہو؟ غیر حنفی اسے کا فرکہتے ہیں''اسے قید کردو'' مجھے شک ہوتا ہے کہ قرآن وحدیث میں کسی جگہ اس قید کا ذکر نہیں ہے فقہ میں کیسے پیدا ہو گیا۔ حنفی پر اعتراض ہوتے ہیں اس لیے میں اصل معلوم کرنے کا شوق رکھتا تھا۔ بہت عرصہ کے بعد فتاوی عالمگيري مين ديكھااس مين' كتاب الزكوة''كشروع مين لكھاہے كه زكوة اسلام كافرض ہاں کامنکر کا فرہاوراس کا جھوڑنے والاقتل کیا جائے گا۔ زکو ۃ نہ دینے والوں برقل کا فتویٰ حضرت ابو بمرصد این کے زمانے میں دیا گیا۔حضرت عمر نے اس کی مخالفت کی تو جوابا کہا گیا کہ جو تخص زکوۃ اور نماز میں فرق کرے گاہم اسے تل کریں گے کیونکہ دونوں کا ایک ہی حکم ہے۔ نماز کے ترک پر دونوں کا اتفاق ہے اس لیے اُنھوں نے نکالا کہ زکو ۃ کا بھی یہی حکم ہونا جا ہے اور میں حیران کن تھا کہ صحابہ کے زمانہ تک صرف ترک ِ نماز کے فعل یوتل کا اتفاق تھا اور ابو بکرا کے زمانہ میں زکوۃ بھی شامل کر لی گئی اس ہے کسی کوخبر نہیں ہے۔اب فقہا حنفیہ نے جو قید کی شرط لگائی اورز کو ۃ پرقل کی اس کی وجہ کیا ہے؟ میں نے سب کتابیں پڑھیں اور اس کاحل کہیں نہ ملا۔ ایک فاری کتاب جس کانام ہے ترغیب المصلوة بخارا کے کی عالم کی کھی ہوئی ہے، تلمی ہے مندھ میں ملی، پھراس طرح کی عنارت مخدوم محمد ہاشم سندھی کے فتو کی میں پڑھی اس میں لکھا ہے كُرْ يُسْحُبَسَ تِارَك الصَّلوة ثلثة ايَّام ثُمَّ يُقَتَلُ "بي چيزمعقول عكرتين دن قيدكرك بعدين تا کیاجاتا ہے۔دیکھوایک امام کی بات شارحین کے جھمگٹے میں کیسے کم ہوگئ۔ ای طرح محکمت جیسے پھیلتی ہے اور اصلی اجزا نیچے اُتر تے ہیں تو اصل سے دور ہوجاتی

ہے جے بات کتابوں میں نہیں ملتی۔ علم نجوم پوراپڑھ جاؤخداکی یاد تک نہیں آتی۔
طب ساری پڑھ جاؤخداکا نام کہیں نہ ملے گا۔ حساب اور ریاضی کی دوسری شاخوں کا بھی یہی حال ہے کہ کہیں خداکا نام تک نہیں آتا اس لیے کہ یہ بات انبیاعلیہم السلام اور صدیقین سے حال ہے کہ کہیں خداکا نام تک نہیں آتا اس لیے کہ یہ بات انبیاعلیہم السلام اور حدیقین سے بہت ہی دور ہوگئی۔ اس لیے اب ابراہیم آتے ہیں اور یہ تمام طریقے منسوخ کردیتے ہیں اور ایم منام کی دور ہوگئی۔ توئی آئکہ تا انسان کے اندر کی امانت کوخداکی معرفت کا ذریعہ بناتے ہیں۔ توئی آئکہ تا من منم بامنی (نظامی)

سے ابراہیمی معرفت کا خلاصہ۔انبیا کے ہاں طریقہ یہی تھا۔ گر حکمت کی شاخیں پھوٹی پھوٹی کہیں کی کہیں پہنچ گئیں اور حضرت ابراہیم نے سب کی سب کاٹ ڈالیں۔ابان کے ذریعے سے جو حکم پھیلے گازیا دہ تر حکم کے تابع ہوں گے۔وہ حکمت کواپنے حکم میں حکومت ملالیں گے۔یہ الکتاب کے مالکہ ہوں گے۔یہ کا کتاب سامی قوموں کا ہے۔

میں نے کہاہاں جی سب کچھ۔[دار الفوائد]

یں ے ہہ ہوں ۔ فرمایا: اب ایک اور چیز بتاتے ہیں، آخری مرتبہ اب ساڑھے دی بجنے والے ہیں ہم فرمایا: اب ایک اور چیز بتاتے ہیں، آخری مرتبہ کھانا پہلے بتا چکے ہیں کہ عید سے کے موقع پر حضرت سے نے اپنے شاگر دوں کے ساتھ آخری مرتبہ کھانا کھایا، مولانا نے تلاش کر کے یومنا کی اذ جیل سے باب ۲۱ کی آیت نکال لی:

رود است کے کہ کہ تو سب کھ جانتا ہے اور اس کامختاج نہیں کہ کوئی تجھے ہے ہو جھے اس سے ہم جان گئے کہ کہ تو سب کہ جھ جانتا ہے اور اس کامختاج نہیں کہ کوئی تجھے ہے ہم ایمان لاتے ہیں کہ تو خدا سے نکلا ہے ، یسوع نے جواب دیا ، کہا کہ تم اب ایمان لائے ہو؟ دیکھووہ گھڑی آئی ہے۔ بلکہ آپینی ہے کہ تم سب پراگندہ ہوکر اپنے ایمان لائے ہو؟ دیکھووہ گھڑی آئی ہے۔ بلکہ آپینی ہوں ، کیونکہ باپ اپنے گھرکی راہ لو گے اور مجھے اکیلا چھوڑ دو گے ، تو بھی میں اکیلا نہیں ہوں ، کیونکہ باپ میرے ساتھ ہے۔ "

پهرياب نمبر ۱۷ کي آيت پڙهي:

''میں نے تیرے نام کوان آ دمیوں پر ظاہر کیا جنھیں تو نے دُنیا میں مجھے دیا وہ تیرے تھے اور تو نے اُنھیں مجھے دیا اور وہ آیت تیری ہی طرف سے ہے جو کلام تو نے مجھے دیا اور وہ آیت تیری ہی طرف سے ہے جو کلام تو نے مجھے بہنچایا وہ میں نے اُنھیں پہنچا دیا اور اُنھوں نے اسے قبول کیا اور بچ بچ جان لیا کہ میں تیری طرف سے نکلا ہوں اور وہ جوایمان لائے کہ تو نے ہی مجھے بھیجا ہے۔'' تیری طرف سے نکلا ہوں اور وہ جوایمان لائے کہ تو نے ہی مجھے بھیجا ہے۔'' پھر فرمایا اسی باب ۱۲ کی آیت ۱۲ ۔ ۲۵ میں ہے:

' روبید میں دُنیا کا نہیں وہ بھی دُنیا کا نہیں، اُنھیں سچائی کے وسلہ سے مقدی کر سے

تیرا کلام سچائی ہے جس طرح تو نے مجھے دُنیا میں بھیجا، اسی طرح میں نے بھی اُنھیں دُنیا
میں بھیجا اور اُن کی خاطر میں اپنے آپ کومقدی کرتا ہوں تا کہ وہ بھی سچائی کے وسلہ
میں بھیجا اور اُن کی خاطر میں اپنے آپ کومقدی کرتا ہوں تا کہ وہ بھی سچائی کے وسلہ
سے مقدی کیے جا کیں، میں صرف اُنھیں کے لیے درخواست نہیں کرتا بلکہ ان کے لیے
مقدی کے جا کیں، میں صرف اُنھیں کے لیے درخواست نہیں کرتا بلکہ ان کے لیے
کی جوان کے کلام کے واسطے سے مجھ پر ایمان لا کیں گے تا کہ وہ سب ایک ہوں۔
لیمن جی طرح اے باپ تو مجھ میں ہے اور میں تجھ میں ہوں، وہ بھی ہم میں ہوں اور
دُنیا ایمان لائے کہ تو نے ہی مجھے بھیجا اور وہ جلال جولوگوں نے مجھے دیا ہے میں نے
اُنھیں دیا تا کہ وہ ایک ہوں جیسے ہم ایک ہیں۔ میں ان میں اور تو مجھ میں تا کہ وہ قابل

ہوکرایک ہوجا ئیں اور دُنیاجانے کہ تونے ہی مجھے بھیجا اور جس طرح کہ تونے مجھے محت رکھی ہےان ہے بھی محبت رکھ۔''

یہ جو جملہ ہے، کہ'' تو مجھ میں ہے اور میں تجھ میں ہول'' یہ حجر بحت اور بخلی اعظم کے تصور سے حل ہوسکتا ہے جیلی اعظم بھی کسی کے حجر بحت پر غلبہ کر لیتی ہے تو اسے بیلی میں فنا حاصل ہوجاتی ہے تو کہا جاتا ہے کہوہ خدامیں ہے،معرفت اللی میں ترقی کا جوطریقہ سے علیہ السلام کو فطرةٔ نصیب ہواہے وہ اس طریقہ پراپنے حواریوں کواوراُن کے واسطے سے جوان کی تعلیم کو قبول کرے سب اس درجہ پرلانا چاہتے ہیں۔ بیوہ حکمت ہے جس کانام انہدل کھاجاتا ہے اور یہ پہلی حکمت کی رُوح ہے اور جوابراہیم سے پہلے رائے تھی۔ہم شاہ ولی اللہ دہلوی کی حکمت اس لیے بڑھانا ضروری سمجھتے ہیں کہاس میں الکتاب اور الحکمۃ ڈونوں جمع ہیں اور پیے حکمت ولی اللہی اس فلسفہ وحدت الوجود برمبنی ہے،جس کوتمام آرین قومیں حکمت کی بنیاد مانتی ہیں۔اب اگر ہم اس بنیاد سے کام شروع کریں توان اقوام کو بھی اینے ساتھ شامل کر سکتے ہیں اوراُن کو بچلی کی دعوت دے کرخطیرۃ القدس ہے تعلق پیدا کرنے کے بعدالکتاب کاعلم بھی دے سکیس گے۔ پیمختصر لفظوں میں ہم یوں کہتے ہیں کہوہ وحدت الوجود کے فلسفہ کواس شکل میں لانا کہ بچلی اعظم اورخطیرالقدس کے مرکز کو تمجھ سکے اور اپنے حجر بحت کے ذریعیہ سے وہاں خطیر ۃ القدس بہنچنے کا امکان شلیم کرلے یہی وہ حکمت ہے جس کی میں نے بنیاد ڈالی یہی اس کی صل آرین تہذیب ہے، مگر ہم اسے سے لیتے ہیں اس کا متیجہ یہ ہوگا کہ ابرا ہیمی طریقہ کے چنداوالوا لعزم انبیاعلیہم السلام کوجمع کرنے سے جن میں موسی عیسی اور حضرت محمطی شامل ہوجاتے ہیں ہمارا پروگرام انسانیت کے لیے مکمل ہوجا تا ہے اور ہم کسی بیرونی حکیم یا فلاسفر کے محتاج ہو کر نہیں رہتے ، ہمارے لیے اس کی دوسری مثال ہے ہے کہ آج کل کا اقتصادی پروگرام جو یورپ پر حاکم ہے ہم اسے شاہ صاحب سے لیتے ہیں اور ہمیں اس بحث کی ضرورت نہیں ہے کہ آپ نے کہاں سے لیا ہے، اتنا یقیناً جانتے ہیں کہ یورپ سے نہیں لیا ہم نے جوتعلیم ان سے حاصل کی ہے، وہ ساری دین ہے تو بیا کا نومیکل پروگرام بھی ہمارے دین کا جزوہوگی ،اسی طرح جب ہم انجیل کے مصدق ہیں تواس خاص فلاسفی کو قبول کرنا ہمارے لیے لازم ہوگا۔انجیل کہاں سے لیتے ہیں اس سے بحث کی ضرورت نہیں۔

مولانا حفظ الرحمٰن کا ایک مضمون ذهنده لا مور میں نکلا جوانجمن ترقی اُردو کے کسی اشتہار پر اعتراض کا جواب تھا۔ مولوی حفظ الرحمٰن انجمن ترقی اُردوکوالزام دیتے ہیں کہ تمھاری طرف سے شائع ہونے والی کتابوں میں ایک مصنف یہ فکر دیتا ہے وہ خدا کا پرانا تصور جو کب الہمیہ میں ہے وہ کم ہوجائے گا اور ایک اور تصور بیدا ہوگا، جس کی تعبیر وحدت الوجود سے ملتی جلتی ہے، مولوی حفظ الرحمٰن نے انجمن پر الزام لگایا ہے کہ اس کی اشاعت میں حصہ لیا ہے یہاں دو چیزیں پیش نظر رہیں:

اسمصنف نے جس چیز کا تعارف کرایا ہے وہ سچے ہے۔ تمام دُنیا کے فلاسفر اور سائنس دان اس نقطہ پر جمع ہوگئے ہیں کہ وجودایک ہے۔اگراہے اللہ کے لفظ کا مصداق قرار دیا جائے تو خدا کا ماننا ہرانسان کے لیے ضروری ہو گیا۔ سائنس کی اس ترقی کے دور میں اس وجود کے سواکسی اور خدا کا ماننانا قابلِ تسلیم ہے۔ بیحقیقت ہے کہ انسانیت اس میں مبتلا ہور ہی ہے، اس کاعلاج بنہیں کہ اس کا نکارکیا جائے، بلکہ اس کا سیح علاج امام ولی اللہ دہلوی کی حکمت ہے۔اس سائنس کوانسانی د ماغ کے مطابق فلے کی شکل میں لایا جائے گا تو وجود کی ایک بنجلی ماننی پڑے گی اور اس بنجلی کے ساتھ انسان كاتعلق ثابت كرنا ضروري هوگا اسى طرح تمام انبياعلهيم السلام كى حكمت موجه يعني مدل ہوجائے گے۔اس سائنس کی ترقی سے انبیا کی پیدا ہوجاتی ہے۔سائنس دان انکارنہیں کرسکتا کہ آ فتاب کا وجو دز مین ہے کئی لا کھ حصہ گنا ہوا ہے۔انسانی د ماغ کی طافت اس کا احاطہ بیس کر علی مگر انسانی د ماغ کوآ فتاب سے تعلق نه دیا جائے تو زمین کی تمام اشیامعدوم ہوجاویں۔ کیونکہ زمین پرجو حوادث ارضی ہورہے ہیں ان کا تعلق آفاب کی گرمی حرارت سے ہے اگر انسان آفاب کو صرف اندھوں کی طرح سمجھتا ہے وہ کوئی تھمت مدوّن کرسکتا ہے، آفتاب تو اپنی اصل حالت پر قائم ہے۔ لیکن خدا تعالی نے انسانی د ماغ کی ساخت کچھا سے بنائی ہے کہوہ آ فتاب کوایک چھوٹی سی شکل میں دیکھ سکتا ہے۔اسے یقین ہے کہ بیآ فاب ہے۔اوراسے بیجی یقین ہے کہ اسے اصلی آفاب ہے کوئی تناسب نہیں ہے وہ بے حدو بے کرال ہے۔

خداتعالی نے جیسے انسان کی آنھ میں بصارت کی طاقت رکھی ہے کہ وہ آفتاب کود مکھ لے خداتعالی نے جیسے انسان کی آنھ میں بصارت کی طاقت رکھی ہے جس سے وہ غیر متنائی وجود کو جواس کا خدا ای طرح اس کے د ماغ میں بصیرت کی قوت بھری ہے جس سے وہ غیر متنائی وجود یا ذات کو ہے ایک جھوٹی می شکل میں د مکھ سکے مگر پھر بھی وہ جانتا ہے کہ میں ایک غیر متنائی وجود یا ذات کو د مکھ رہا ہوں۔ انبیا عِکرام علہ بیم السلام اس قتم کے د مکھنے کا اثبات کرتے ہیں۔

چنانچے حدیث میں ہے کہ قیامت کے دن تم اپنے اُر ب کوا یہے ہی دیکھو گے جیسے دو پہرکا

آفاب یا چودھریں کے چاندکور کھتے ہیں۔ یہ حقیقت میں تجلیات کا اثبات ہے اس کی تفصیل ،
عدقیات میں ہے اس کی مخالفت وُ نیا کا کوئی انسان نہیں کرسکتا اور اس بخلی سے ملا اعلیٰ اور خطیرة
القدس کیسے پیدا ہوتے ،اس کی اجمالی کیفیت مسطعات میں نہ کور ہے ،عدقات صفحہ ۱۵ میں ہے
کہ ولایت حاصل کرنے کے مرتبہ میں جب معرفت پوری ہوجاتی ہے تو انسان کانفس وجوب
کے غلبہ میں مضحل ہوجاتا ہے تو لا ہوت کی خصوصیات اس کو ہر طرف سے گھیرنے یا احاطہ کرنے
گئی ہے ،اس کی مثال ایسی ہے جیسے لو ہا آگ میں ڈال دیا جائے اور آگ سے وہ محاط ہوجائے
تو ہم اس حالت کو اس جملہ سے تعبیر نہیں کریں گے وہ نفس رہ کا عین بن گئی یا کہیں رہ اس
میں وخل ہو گیاس لیے کہ یہ ایک قتم کا کفر ہے اور اگر ایسا کریں تو ہم نصار کی کی غلطی کریں
میں وخل ہو گیاس لیے کہ یہ ایک قتم کا کفر ہے اور اگر ایسا کریں تو ہم نصار کی کی غلطی کریں
نفس اب اس طرح ممکن نہیں جیسے کہ تھا۔ بلکہ ربو بیت لے اس کے امکان کو مغلوب کر دیا اور وہ
میباں تک جیسے گیا کہ اب اس کا کوئی نام تک نہیں لے سکا۔

اب دیکھیے جب آگ لوہ کا احاطہ کرلتی ہے تو لوہا حقیقت میں لوہا ہی رہتا ہے گراس کی جو حدیدیت تھی اس کا اثر باقی نہیں رہا، ریکھ لانا ہے حدیدیت تھی اس کا اثر باقی نہیں رہا، ریکھ لانا ہے تو آگ کا ، جلانا ہے تو آگ کا اور بگھلانا ہے تو آگ کا ۔

ہر چیز آگ ہی آگ نظر آتی ہے۔اس رنگ ونور کی مالک وہی آگ ہے جس نے لوہ کو گھیرلیا ہے لوہا اس کا مالک نہیں بنا۔اس حالت کی صحیح تعبیر یہی ہے مگر جس شخص نے یوں کہا کہ اوہ آگ بن گیاوہ جھوٹ کہتا ہے۔ ہاں آیک طرح تاویل سے مطلب ٹھیک بن سکتا ہے۔ اور جس نے یوں کہا ہوگا اس وقت آگ ہے جس نے بیخر کی شکل اختیار کرر کھی ہے تو بیاور بھی غلط جس نے یوں کہا ہوگا اس وقت آگ ہے جس نے بیخر کی شکل اختیار کر رکھی ہے کہ آگ نے کہتا ہے، اس لیے کہ آگ گوا سے کہ کہ آگ نے اور کہا جا اعاطہ کرلیا اور حدیدیت آگ کی روشنی میں تھیجب گئی وہ سچا ہے۔

اس پرمولوی حمیدالدین فراہی نے حاشیہ کھا ہے: هذا عین ماقال البر اهمة وماقال"
ین ویدانت فلاسفی والے یہی کہتے ہیں اور (.....) یہی کہتا ہے، ہمارا دعویٰ یہی ہے کہ ہم
اس فلاسفی سے ہندؤوں اور یونان والوں سب کوساتھ لے سکتے ہیں، اگر ہم ہندوستانی د ماغ کو
کس کے بیجھنے کے قابل پاتے ہیں تو بیتے ہے کہ وہ دُنیا کا حکمران ہوسکتا ہے۔

ایک اور چیز بتاتے ہیں (عبقات بس اے ایک بول جنس نظیرة القدس باغیب سے کسی قتم کا ایک بڑی جماعت متفق ہوجس میں ایسے لوگ بھی ہوں جنس خطیرة القدس باغیب سے کسی قتم کا تعلق ہوہ سب مذا ہب اصل میں صحیح ہیں۔ جیسے نصار کی اور یہود یوں کے رھبان ور اشرافیة الیونان واصحاب النور والظلمة من الفرس وجو گیة الهند الادله قدم راسخ فی خطیرة القدس واصل مؤسس فیها تم اختلط بها الفساد الیٰ بانواع فالحکم یدر کے اصلهم المؤسس فی خطیرة القدس ممتاز التخالیط لسقط رُوحه می ترب الوجود کے درجہ کی بحث ہے۔

\_\_\_\_[الولى: تتمبر، نومبر ١٩٩٥ء/ جنورى، مارچ١٩٩٦ء]

₩.....₩

## Books published by Allama Ghulam Mustafa Qasmi Chair

